



\* سلسلة التراث الروحي للإنسان ٦

# المعتقدات الآلهوية

خزعبل الماجدي





સુજગોની કાવ્યમાનોની



# الكتاب المقدس

خزعل الماجدي



2002

رقم التصنيف: 305.922

المؤلف ومن هو في حكمه: خزعل الماجدي

عنوان الكتاب: المعتقدات الأ Morrisonية

الموضوع الرئيسي: 1- الأ Morrisonيون - تاريخ

2- الساميون

رقم الإيداع: 2001 / 9 / 2038

بيانات النشر: عمان: دار الشروق

● تم إعداد بيانات الفهرسة الأولية من قبل المكتبة الوطنية

ردمك X - ISBN 9957 - 00 - 168

● المعتقدات الأ Morrisonية .

● الدكتور خزعل الماجدي .

● الطبعة العربية الأولى : الإصدار الأول ، 2002 .

● جميع الحقوق محفوظة © .



دار الشروق للنشر والتوزيع

هاتف : 4618190 / 4618191 / 4624321 فاكس : 4610065

ص.ب. : 926463 الرمز البريدي : 11110 عمان - الأردن

دار الشروق للنشر والتوزيع

رام الله: المثارة - شارع المثارة - مركز عقل التجاري هاتف 02/2961614

تايلس: جامعة النجاح - هاتف 09/2398862

غزة: الرمال الجنوبي قرب جامعة الأزهر هاتف 07/2847003

جميع الحقوق محفوظة، لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات أو نقله أو  
استنساخه بأي شكل من الأشكال دون إذن خطّي مسبق من الناشر.

**All rights reserved.** No Part of this book may be reproduced, or transmitted in any form or  
by any means, electronic or mechanical, including photocopying, recording or by any  
information storage retrieval system, without the prior permission in writing of the publisher.

■ التنفيذ والاخراج الداخلي وتصميم الغلاف ونفرز الألوان والأفلام :

دائرة الإنتاج / دار الشروق للنشر والتوزيع

هاتف: 4618190 فاكس 4610065 / ص.ب. 926463 عمان (11110) الأردن

Email : shorokjo@nol.com.jo



إيقراء المكتبة

إيقراء السلسلة \* رمز الألوهية في الألف الخامس قبل الميلاد

## المقدمة

يشكل الأموريون والكنعانيون والأراميون ثلث مجتمعات كبرى من الأقوام السامية التي ظهرت ، بشكل أساسى ، في وادي الرافدين وبلاد الشام وكان لها امتدادات واسعة شملت الجزيرة العربية وحوض المتوسط وشمال أفريقيا .

وقد تناولنا في كتابينا السابقين :

المعتقدات الأرامية والمعتقدات الكنعانية ، وأن لنا الآن أن نقدم المعتقدات الأمورية التي تعدّ الأقدم والأعرق بينها .

نرى أن الأموريين هم أقدم وأضخم مجموعة سامية ظهرت على وجه التاريخ ونکاد ، بسبب ذلك ، نفقد آثارها الأولى في المنطقة لظهورها قبل عصر الكتابة وربما قبل ظهور السومريين في جنوب وادي الرافدين الذي يعدّون أصحاب أول حضارة تاريخية كبيرة .

ربما كان الأموريون هم أقوام العصر الحجري النحاسي (الكالكوليت) مع أقوام أخرى ، وربما كانوا هم أصحاب حضارة العُبَيْد (التي سبقت الحضارة السومرية) ، وهذا ، إن صحّ ، يشير إلى عراقتهم ورسوخ جذورهم في المنطقة بعد الثورة الزراعية في عصر النيلوليت (العصر الحجري الحديث) .

وإذا كنّا قد أثبتنا في كتابنا (المعتقدات الكنعانية) بان الاسم الحقيقي للشعب الكنعاني هو (شعب شام) وأنهم يمثلون الساميين (شعب السماء) فإن ذلك جاء متواافقاً مع الاسم الضائع للكناعانيين الذي كشفنا عنه وأن الساميين هم في الحقيقة الشاميون الذين تتسع دائرة تأثيرهم لتشمل الأقوام الواسعة التي خرجت من وادي الرافدين إلى بلاد الشام .

أما الأموريون ، وهم أصل وتوأم الكنعانيين ، فإنهم يمثلون أقدم وأكبر مجموعة سامية قدية ، بل هم من يمكن أن نطلق عليهم اسم (الساميون الأوائل) . ولا بد لنا من التأكيد هنا أن الإلهة الأم التي كشفنا عن اسمها قبيل العصور التاريخية ورأينا أنها إلهة هواء وريح وهي الإلهة (إم) هي الإلهة الأم الأمورية بحق .. وهو ما يتعزز بوجود ذلك التنصب التذكاري الذي عثر عليه في تل العُبَيْد (لاحظ المكان الأموري) في جنوب العراق والذي يمثل الإلهة

السومرية (إم دوجد) إلهة الريح القاسية . ومن رأس الخيط هذا استطعنا تتبع توالد وظهور وانحلال الآلهة الأمورية الأخرى .

إن المشكلة التي تعرّضُ بحثنا في المعتقدات والآلهة الأمورية تكمن بالدرجة الأساس في تبعثر قدم التراث الأموري القديم وبعد أن غرقت بدايات التراث الأموري في عصور ما قبل التاريخ (ما قبل الكتابة) واشتبكت ملامحه مع التراث السومري (الذي هيمن موروثه على بدايات العصور التاريخية) ثم تفرقت مادته في تراثات بابلية وكنعانية وأرامية ... إلخ . وهكذا أصبح من المستحيل رسم صورته الحقيقة .

ولا ندعى هنا بأننا قمنا بذلك العمل بل حاولنا جمع شظايا التراث الأموري الديني ووضعه في صورة تشوبها فراغات هنا وهناك .

قدّمنا في الفصل الأول من هذا الكتاب دراسة في التاريخ السياسي والحضاري للأموريين وتبعينا جذورهم الأولى في غرب وجنوب وادي الرافدين وتاريخ ظهورهم وأوضاعهم في العصرين السومري والأكدي وبمالكمهم القديمة مثل ماري وايسن وبابل ، ثم عرضا على الظهور اللاحق للأموريين في بلاد الشام وبمالكمهم في سوريا مثل إبلا وماري وتوقول وبيخد وألالخ ... إلخ . ثم مالكمهم في فلسطين والأردن . وكشفنا عن الانتشار الواسع لهم في الشرق الأدنى ومصر وشمال أفريقيا وحوض البحر المتوسط .

وفي الفصل الثاني درسنا المثلوجيا والآلهة الأمورية وحاولنا تنظيم عدد من أشجار الآلهة الأمورية حسب الأماكن التي ظهروا فيها مثل الآلهة الأمورية القديمة (الصحراوية) والبابلية والإلائية والشامية ، وبعدها سعينا لجمع تلك الآلهة في شجرة أنساب أمورية شاملة وهو ما نرى فيه إنجازاً متميزاً ، إذ تبدو مهمة تنظيم عدة آلهة أمورية أمراً صعباً فكيف إذا كان الحال مع شجرة بهذه السعة .

كذلك تناولنا احتمالات أساطير الخلقة الكونية وأساطير خلق الإنسان الأموري ورأينا أن (إمرء وإمرأة) هما إسمان أموريان لـ(آدم وحواء) وأن أصلهما القديم هو (مر ومره) . ومررنا على بعض الرموز والكائنات الخرافية الأمورية وشرحنا معانيها أما الفصل الثالث فقد جمعنا فيه الطقوس واللاهوت والشرائع وما كنّا لنفعل ذلك لو لا شعورنا بشحة المادة الدينية الأمورية التي يمكن أن تسعفنا في ذلك ... وكان يمكن أن نفرد لكل مفردة فصلاً كاملاً لو أننا توفرنا على مادة متخصصة دقيقة حول ذلك .

تناولنا الطقوس الامورية عامة وطقوس الزواج المقدس خاصة وفي اللاهوت تناولنا الكهنة والمعابد والمقابر ثم الشرائع الامورية التي أسست للأعراف والأخلاق العامة .

لم يكن من اليسير تتبع كل هذه الشعيرات الامورية الدقيقة لولم نكن قد بحثنا في كتابينا السابقين المعتقدات الارامية والكنعانية وهو ما جعلنا قادرين على الفرز والتمييز بين هذه التراثات الثلاثة المختلطة والمتوارثة بعضها للبعض الآخر .

إننا على يقين بأنه قد فاتنا الكثير من التفاصيل الروحية التي كان يمكن استشفافها من خلال الآثار والمواقع الاثارية للمدن الامورية القديمة في العراق والشام وشمال الجزيرة والخليل أملاين أن نسعى لسدّ هذا النقص في طبعاتنا القادمة حيثما توفرت الآثار .

كما نود التنويه إلى أننا بهذا الكتاب نكون قد أكملنا وضع ثلاثة كتب ، يمكن ان تشكل مجلداً واحداً ، للمعتقدات الشامية القديمة (الامورية والكنعانية والارامية) والتي نرى أنها تشكل مع المعتقدات العراقية القديمة (السومرية والبابلية والاشورية) سبيكة واحدة شديدة التماسك .

كلنا أمل أن تكون قد وضعنا صورة أشد وضوحاً وفرزاً لعقائد هذه المنطقة التي كانت أساس الحياة الروحية في العالم القديم بأكمله .

والله ولي التوفيق

د . خرزل الماجدي  
ليبيا / جامعة درنه  
2001/8/16



# الفصل الأول

## مقدمة تاريخية

(دراسة في التاريخ الحضاري للأموريين)



«من يملك بيتك يجب أن  
يسكنه ، ومن لا يمتلك بيتك ،  
عليه أن يسكن في روع  
أهالي أمّار».

من مدونة أدربي ملك  
الالخ الامورية على  
قاعدة قثالة

تمثال الملك الأموري (أدربي) ملك الالخ حوالي  
1500ق.م عثر عليه في مدينة الالخ ارتفاعه  
حوالي متراً وعشرين سنتيمتر مسمارية بـ (104) سطراً  
يقص فيها حياته ومنفاه .  
المتحف البريطاني . لندن .



الأموريون (ويسمون بقليل من الدقة العموريون) هو الأقوام السامية القديمة التي بدأت بالظهور على مسرح التاريخ في الألف الرابع قبل الميلاد ، ويضع المؤرخون تاريخاً تقربياً لبدء هجراتهم الأولى حوالي 3500 ق.م.

ونختلف مع أغلب المؤرخين في نسب موطنهم الأول إلى الجزيرة العربية (كما هو حال جميع الهجرات السامية) ونرى أن العراق كان مهدًا لهم وأن ظهورهم فيه زامن إلى حد ما ظهور السومريين قبل بده العصور التاريخية لكن موطنهم الحقيقي لم يكن شرق أو وسط العراق بل كان متاخماً للضفاف الغربية للفرات وفي رقعة انتشار صحراوية واسعة غرب ثند حتى بلاد الشام .. ومن هناك انتشروا غرباً ثم عادوا وزحفوا عسكرياً إلى الشرق واحتلوا بعض المدن السومرية .

ولاشك أن الأموريين الأوائل اندفعوا باتجاه السواحل الشامية وعرفوا فيما بعد بـ(الكتناعيين) الذين يعني اسمهم سكان المخضات (كنع=كنخ=الأرض المنخفضة) وسكان السواحل المتوسطة الشامية الذين تشكلوا ثقافياً ودينياً بطريقة جديدة مختلفة ، وقد كانت سواحل الخليج العربي وشمال الجزيرة أماكن سكن لهم أما الأموريون الذين ظلوا رهن الصحراء وبعض السهول التي تقع شرق مواطن الكتناعيين فقد ظلوا يعرفون بهذا الاسم أو أحياناً بالعموريين .

أما الأموريون الذين قفزوا إلى مدن وادي الرافدين واسسوا سلالة إيسن ثم سلالة بابل الأولى ثم الدولة البابلية القديمة فقد صار من الطبيعي ان يطلق عليهم اسم (البابليون) حسب المدينة العظيمة التي سكنوها واصبحت عاصمة دولتهم الكبيرة .

هكذا إذن لمجد أن المسرح السياسي والعسكري الواسع الذي لعب فيه الأموريون دوراً خطيراً بعد زوال السومريين كان يشغل آنذاك أوسعاً حركة سياسية وعسكرية في بلادي العراق القديم والشام القديم ، فقد احتكوا طويلاً بكل الأقوام المتاخمة لهم من عيلاميين وحوريين وحيثيين وأشوريين ومصريين ... إلخ وتشكلت من هذا التفاعل (السلبي واليجابي) مع هذه الأقوام ثقافة نوعية جديدة لهم وتبليورت معتقداتهم الروحية والدينية وظهرت معالمهم الحضارية الخاصة بهم .

أطلق السومريون عليهم اسم (مار-تو) وكان هذا الاسم يطلق أيضاً على إلههم القومي الذي كان يصفه السومريون بـ (إله البدو القاطن في الصحراء) .

واطلق الأكديون عليهم اسم (أمورو) الذي يشير إلى معنى (الغرب) لأنهم يقعون إلى الغرب من نهر الفرات في الصحراء .

ووسع البابليون من حدود معنى هذا الاسم (أمورو) فاصبح يطلق على كل بلاد الشام ولذلك سمو أيضاً البحر الأبيض المتوسط (بحر أمورو العظيم) .



يختلف تاريخ الأموريين في العراق القديم عنه في الشام القديم ولذلك توجب علينا معرفة تاريخهم في هذين المكانين دون أن ننسى الصلة الجغرافية بينهما من جهة ، ووحدة الأقوام الأمورية من جهة أخرى .

### الأموريون في العراق القديم

نرى أن الأموريين ظهروا أولاً في العراق القديم فهم جماعة سامية كبيرة سكنت على امتداد الفرات الأوسط والجنوبي من ناحية الغرب واضطربت إلى سكن الصحراء وعيش حياة البداوة في ريعان البداية العراقية السورية وجنوبها . ونرى زن الأموريين هم أصحاب حضارة العُبُوديَّة في العراق والتي بدأت في حدود 4500 ق.م . وتوارت مع ظهور السومريين حدد 3500 ق.م .

ونحن إذ نتحفظ على نظرية الهجرات السامية برمتها والتي ترى الجزيرة العربية موطنها أول للساميين ، فاننا نؤكد أن الأقوام الأمورية كانت ترتبط بوشائج قديمة واضحة مع السومريين والساميين في وادي الرافدين .

ويكمننا من حيث المبدأ تقسيم تاريخ الأموريين في العراق القديم إلى المراحل التالية :

## 1-الأموريون في العصر السومري والأكدي

لا تخبرنا الوثائق السومرية القديمة الكثير عن الأموريين الذين كانوا يقطنون الصحراء غرب الفرات على شكل تجمعات بدوية ولعل ما يفيد من تسميتهم للأموريين بـ(مارتو) معنى ربما أشار إلى (الأرض الخارجية) أو (الأرض الأجنبية) باعتبارها تقع خارج حدود المياه التي كانت تسمى سومر .

وقد وصلتنا اسطورة الإله (مارتو) السومرية التي سنتناولها لاحقاً والتي تصف (مارتو) وقومه بالرعاية الذين لا بيت لهم والذين يأكلون اللحم النيء والذين لا يدفنون موتاهم .

ويأتي فيها ذكر مدينة (نيناب) التي يقوم الإله إنكي بتعيين الإله (مارتو) حارساً لها ، ورغم أن موقع هذه المدينة غير معروف إلا أنها نستبعد النطاق المحتمل بينها وبين مدينة (نيرب) القريبة من حلب بعد المسافة بين سومر وحلب ، وربما كان ذلك محتملاً !!

لقد كان ظهور دولة مدينة (ماري) على مسرح الاصداث مؤشراً للاحتلال بين السومريين والحضارة السومرية مع الأموريين الذين قطنوا في محيط هذه المدينة .

أصبحت مدينة ماري عاصمة لاسرة حكم فيها ستة ملوك لمدة 136 عاماً قبل اسرة كيش الثالثة في اواسط الألف الثالث قبل الميلاد ومن هؤلاء الملوك (أكو شمش ، لامجي ماري ، أكو شامجان ، أبلو ايل ... إلخ .

يؤكد اسم (ماري) علاقة هذه المدينة بالأموريين .. وتعطي لنا الآثار المكتشفة في هذه المدينة الطابع السومري العام والذي اكتسب صفات محلية كان للأموريين فيها أثر هذه البصمة المحلية .

وسيزداد هذا الطابع المحلي وتزداد معه حدة الاستقلال الأموري للمدينة حتى يفضي هذا كله إلى تحول هذه المدينة السومرية إلى مدينة أكديّة ثم أموريّة كلما اقترب ظهور سرجون الأكدي .

لقد كان ظهور الملك السومري لوگال زاكىزي المفتون بالتوسيع والاحتلال مدعاة لسقوط المدن . والاقوام الممتدة على طول دجلة والفرات في بلاد الرافدين وسوريا وهو ما تذكره السنديانة الحجرية المكرسة لإنليل في نفر والتي تدور حول فتوحات لوگال زاكىزي حيث يرد ذكر فتوحاته من البحر الأسفلي (الخليج العربي) وحتى البحر الأعلى (البحر الأبيض المتوسط (انظر رو 1984:1984) .

ورغم اننا لا نستطيع ان نؤكد او ننفي هذا الاكتساح السومري للقبائل والأقوام الأمورية الا أننا نستطيع ان نؤكد ذلك بعد فترة وجيزة حيث انهارت دولة زاكيني السومرية وحلّ سرجون الأكدي مكان لوگال زاكيني وقام بتأسيس أول امبراطورية في التاريخ في حدود (2154-2731) ق. م . ويأتي هذا من خلال نصوص عصره التي أشار بعضها إلى مدينة توتول (Tuttul) (واللها داجان) الذي منح سرجون السيادة على الإقليم الأعلى (ماري ، أيارموتي ، إبلا ، غابة الأرز ، جبل الفضة (انظر سليم 1989: 274) .

اصبحت (ماري) مركز الادارة الأكديّة لهذا الاقليم الأعلى وبمعنى آخر اصبحت (ماري) الأكديّة عاصمة المدن الأموريّة الشاميّة الشماليّة . ويفي الأمر كما هو في عهد نرام سين لكن إبنه (شاركاليشاري) يشير في نصوصه إلى أنه تمكّن من هزيمة الأموريين في باصارات أو (باشار) وهي سلسلة جبلية في الصحراء السورية تمتد باتجاه لبنان ويطلق عليها الآن جبل (البشيري) وهذا يعني أن القبائل الأمورية بدأت بالانتشار داخل الصحراء العراقيّة السورية والتغلّب في السهول والأراضي السورية ، ومع هذا الانتشار بدأت القوّة الأموريّة بالازدياد خصوصاً أن الملوك الأكديّين أتوا بعد (شاركاليشاري) كانوا من الضعف بحيث استطاع الگوتيون القادمون من شمال وشمال شرق العراق الاجهاز على أكاد واسقاط الامبراطورية الأكديّة ، ولأن الگوتيين من سكّنة الجبال ويتعدّون كثيراً عن أماكن تواجد الأموريين فاننا نرجّح أن الأموريين ازدادوا قوّة وانتشّاراً اثناء حكم الگوتيين لوادي الرافدين .

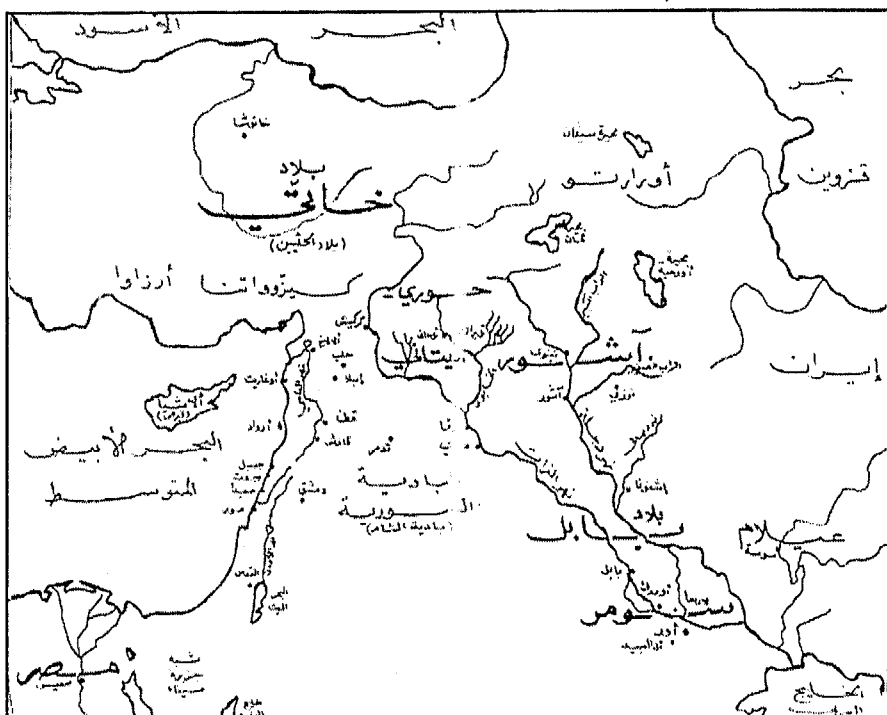
وعندما عاد السومريون إلى حكم العراق القديم في ظل دولة سلالة أور الثالثة (2112-2004) ق. م . ازداد الأموريون تدفقاً باتجاه وادي الرافدين والمدن السومرية وبدأوا يشكّلون مع الأقوام الأكديّة أكثرية ساميّة استطاعت مع الزّمن ان تقوّض أركان الحكم السومري .

وكان هذا التدفق على أشدّه في عصر الملك السومري شوبجي ثم في عصر (أمار- سين) وعندما جاء (شو-سين) اضطُر إلى بناء سور كبير لحماية سومر من هجمات وتدفق الأموريين أسماه بـ(حائط أمورو) الذي يقع حسب وصف النصوص القديمة بين دجلة والفرات قرب بغداد الحالية (سليم 1989: 275) .

وهذا يعني أنهم عبروا الفرات وبدأوا يتّمرّكون شمال بغداد الحالية ويضغطون على سومر من الشمال ومن الغرب . ويبدو أن مدينة (ماري) كانت مركز النشاط الأموري

السلمي والعسكري . ويتأكد هذا من خلال اعلان الانفصال النهائي عن سومر من قبل الحاكم الأموي (إشبى إيرا) خلال الأيام الأخيرة لحكم آخر ملك سومري (أبى - سين) وسيكون هذا التمرد بداية لتشكيل سلالة عمورية حاكمة جديدة هي (سلالة إيسن) .

يتضح ما سبق ذكره من المعلومات أن الأمويين كانوا قبائل بدوية صحراوية استطاعت بانتشارها واحتكاكها بالسومريين والاكديين ان تتعلم نواميس الحضارة وان تحول مدينة (ماري) السومرية والاكدية إلى أمورية اصبحت بامكانها لاحقا قيادة التمرد الأموي واعلان دولة أمورية في وادي الرافدين هي دولة إيسن ، ثم قيادة تحالف أموري في بلاد الشام . لقد لعبت (ماري) دور العاصمة الصحراوية للقبائل الأمورية المنتشرة باتجاه وادي الرافدين والشام القديم وتستطيع آثار (ماري) ان تعطينا فكرة واسعة عن مدى التحضر فيها آنذاك .



خارطة (1)

الشرق الأدنى القديم وتتضح بين نهر الفرات ونهر العاصي والأردن الممالك  
الأمورية في العراق والشام القديميين .

## 1- مملكة ماري السومرية والأكادية

كانت مملكة ماري السومرية ثم الأكادية موطنًا قديمًا للأموريين رغم حكمها من قبل السومريين والأكديين واستعمال لغتهم وكتابتهم فيها . وقد كانت هذه المملكة مركزًا أساسياً لتجارة بلدان الرافدين والشام وأسيا الصغرى فهي نقع في تقاطع الطرق بين هذه البلدان «ويؤكد علاقة ماري الوثيقة بجنوب بلاد الرافدين منذ عصر بداية الأسرات السومرية ظهور آثار التماثيل التي يظهر أصحابها في وضع الصلاة والتعبد التي دعيت لذلك بـ(تماثيل المعبدين) في ماري والمناطق الشمالية من بلاد بابل وعلى اطراف نهر ديارى ، وفي آشور ، وفي منطقة منابع الخابور في الجزيرة العليا في وقت واحد» (هبو 1999:146) .

ومنذ بداية القرن السادس والعشرين قبل الميلاد استخدام أهالي ماري الكتابة المسماوية ليعبروا عن حاجاتهم باللغة الأكادية .

وقد ظهر ما يشير إلى هجمات من ملوك مدينة بخش على ماري لأخضاعها ، وظهور في ثبت الملوك السومريين ملوك ماري الذين كانوا يتمتعون باستقلال نسبي عن بقية المدن السومرية .

وعندما ظهرت الدولة الأكادية قام سرجون الأكدي بإخضاع ماري ثم إرمان وإبلا . ثم قام حفيده نرام سين بجعل إحدى بناته كاهنة عليا للإله شمش في ماري . وظلت ماري خاضعة لأكاد واستمرت خاضعة لدولة أور السومرية بعدها ، لكنها في الفترة الأخيرة من حياة دولة أور السومرية حاولت الاستقلال بسبب كثافة التدفق الأموي إليها وتأسست أسرة حاكمة فيها بزعامة (إشبي إيرًا) الأموي «ولم يقف (سور مارتو) الذي بناء الملك شوسين عائقاً في وجه الأموريين الذين تسبيوا مع العيلاميين في اسقاط سلالة أور الثالثة وقوضوا دعائم حكمها . ولعل ماري التي كانت تحت حكم إشبي إيرًا بقيت تابعة بعد أن اتخد إيسن مقراً لحكمه . ولكن الوثائق الادارية المكتوبة بالأكادية التي عثر عليها في ماري والتي يعود تاريخها إلى القرن العشرين قبل الميلاد لا تذكر شيئاً عن الاحوال السياسية فيها» (هبو 1999:149) .

## 2- مملكة إيسن

كانت ماري المنطلق الأول لنشوء مملكة إيسن فقد قام ملك ماري المدعو (أشبي إيرا) في عهد آخر ملك سومري بالانفصال عن دولة سلالة سومر الثالثة وعندما قام العيلاميون بأسر آخر ملوك سلالة سومر الثالثة قفز أشبي إيرا إلى ما بين النهرين واحتل مدينة إيسن وأقام سلالة أمورية جديدة في هذه المدينة حكم فيها (15) ملكا لمدة تقرب من (225) سنة .

اصبح وادي الرافدين متنازعا بين سلالتين الأولى أمورية هي سلالة إيسن والثانية يسيطر عليها العيلاميون هي سلالة لارسا .

أطلق (أشبي إيرا) على نفسه الصفات الإلهية العظمى واتخذ لقب (ملك سومر وأكاد وبقي في الحكم حوالي (32) سنة ركز فيها على تحسين العاصمة (إيسن وتنمية علاقات الاقتصاد والتجارة مع مدن الفرات الأعلى ، ولا شك ان مدينة ماري كانت جزءاً من مملكة إيسن في بداية تأسيسها وقد ساعد ذلك على تنشيط العلاقات مع مدن الفرات الأعلى ، وكذلك حسن هذا الملك نشاطه مع المدن الواقعة إلى الشرق من مدينة إيسن ، واعتبر نفسه ومدينة إيسن كورثة شرعين لإسرة أور الثالثة السومرية التي سقطت .

ومن ملوك إيسن الأמורים الملك (لبت عشتار) الذي أصدر شريعته المعروفة باسم (شريعة لبت عشتار) وهي شريعة كبيرة سبقت ظهور (شريعة حمورابي) بحوالي (150) سنة . وهذه قفزة حضارية كبيرة تُسجل للأמורים ويبدو أن ولنهم بالقضاء والعدالة والشرايع كان كبيراً ودليلنا على ذلك أن لبت عشتار وحمورابي من الأמורים .

ولا شك أن الأמורים تأثروا بشريعتين سبقتنين على شريعة لبت عشتار هما شريعة أورغو السومرية مؤسس سلالة أور الثالثة وشريعة أشنونا التي وضعها ملك أشنونا (بلاما) (حوالي 1950 ق.م) .

يمكننا من حيث التسلسل الزمني ذكر ملوك إيسن الأوائل على النحو التالي :

- 1- أشبي إيرا (1927-1959) ق.م .
- 2- شو-إيليشو (1917-1926) ق.م .
- 3- أدين-داجان (1896-1916) ق.م .

- 4- شمشي - داجان (1876-1895) ق . م .
- 5- لبت - عشتار (1865-1875) ق . م .
- 6- أور - نينورتا (1837-1864) ق . م .
- 7- بور - سين (1816-1836) ق . م .
- 8- لبت - إنليل (1811-1815) ق . م .
- 9- إيرا - أميتي (1803-1810) ق . م .
- 10- إنليل - باني (1780-1803) ق . م .

ولم يخل حكم هؤلاء والذين تبعوهم من الاضطرابات الداخلية فقد انفصلت اوروك عن إيسن بسلالة جديدة كان من بين ملوكها (سن - حاشيد) و(سن - جميل) .

ثم انفصلت مملكة ماري بسلالة مستقلة جديدة من أشهر ملوكها (أي - اجيتيليم) حوالي 1770 ق . م . ثم ابنه (أي - أخدونليم) واصبحت ماري الأمورية في هذه الفترة محطة لتوحيد الأموريين في سوريا كما سنشرح ذلك في فقرة لاحقة .

ثم انفصل الأموريون في بابل واسسوا سلالة بابل ، الأولى ثم استطاع أحد الامراء الأموريين (رم - آنوم) من احتلال منطقة عيلام (ياموت - بال) واصبح ملوك إيسن تابعين له .

وهكذا تزقت البؤرة الأمورية في إيسن إلى شطاييا أمورية مثل (اوروك) و(ماري) و(بابل) و(أور) و(ياموت - بال) . . . إلخ ونشب صراع قوي بين حكام لارسا وحكام إيسن وانتهى الصراع إلى يد ملك لارسا القوي (رم - سين) الذي احتل هذه الشطاييا الأمورية واحدة بعد الأخرى ، ومن ضمنها إيسن التي كان يحكمها (دمق - إيليشو) وهكذا انتهت سلالة إيسن الأمورية .

لكن مدينة (بابل) الأمورية وقفت بوجه الغزو العيلامي الذي شنه ملك لارسا ومن تبعه ، ثم استطاع حمورابي ملك بابل الأمورية من هزيمة لارسا نهائيا وقادت في عصره الدولة البابلية القديمة التي شملت وادي الرافدين واطرافه الشامية والفارسية .

ظهرت في مدينة إيسن الكثير من مظاهر الحضارة على جميع الأصعدة فقد احتفظ ملوك إيسن لأنفسهم بصفة التقديس وأصفى أسمى داجان على نفسه الصفات الإلهية وكان يحمل صفة الإله دموزي «ويؤكد فرانكفورت أن تألهه الملوك باستخدامهم الالقاب الدينية إنما يعود إلى الدور الذي كان يلعبه هؤلاء الملوك في الزواج المقدس . ولم تكن تلك الطقوس قاصرة على إيسن بل شملت ملوك أور كذلك . وكان لهؤلاء الحكماء تأثير على رخاء البلاد . إن بعل إيني كان يدعى أنه هو الذي ينبع المزيـد من القـمعـ، كما أنـ لـبتـ عـشـتـارـ اختـارـهـ كـلـ مـنـ آـنـوـ وإنـلـيلـ وـنـتـلـيلـ حـتـىـ يـكـوـنـ هـنـاكـ ثـرـوـةـ فـيـ القـمعـ فـيـ إـيـسـنـ» (عبدالحليم 1983:171-172) أما في صدد التشريعات القانونية فقد ظهرت شريعة إيسن قبل أكثر من قرن ونصف من ظهور شريعة حمورابي ، وبعد شريعة أشنونا بنصف قرن . وكانت شريعة إيسن قد ظهرت في عهد ملكها لـبتـ عـشـتـارـ وـرـبـاـ كـانـتـ نـوـاـ لـشـرـيـعـةـ حـمـورـابـيـ .

إن حضارة إيسن تمتاز بطابعها الفريد فهي خليط محكم من التراث السومري والأكدي والأموري . إنها تثلج بجدارة سبique رائعة من الحضارة العراقية القديمة التي سبقت حضارة بابل ولو لا ظهور النزاعات السياسية بينها وبين لارسا المدعومة من العيلاميين لتبؤات هذه المدينة مركز الصدارة في المرحلة ما بعد السومرية لكن مدينة جديدة فتية أمرورية هي (بابل) ورثت إيسن عن جدارة وصارت نواة للحضارة البابلية .

### 3- مملكة بابل (الدولة البابلية (الأمورية) الأولى)

استطاع أحد الشيوخ الأموريين المسماى (سومو-آبوم) (1580-1830) ق . م إن يستغل النزاع بين سلالتي إيسن ولارسا وان ينفصل عن مدينة بابل ويعلن نفسه ملكا عليها مؤسسا بذلك سلالة بابل الأولى الأمورية الطابع والتي كانت نواة لتأسيس دولة بابل الأولى (القديمة) (1580-1830) ق . م وبذلك أسس الأموريون القاعدة الحضارية الأولى لبابل التي ذاع صيتها في العالم القديم بأكمله .

1- سومو آبوم (1830-1817) ق . م . كان عصره تأسيسيا ولم يحفل بأهمية حضارية أو عمرانية أو عسكرية ، وكانت مدينة (أور) تابعة لبابل وقد شيد فيها بعض المعابد ، ثم استطاع ضم مدینتي كيش ودلبات (الديلم : جنوب بابل) وقد جابهه في هذا التوسيع أمير مملكة آشور (إيلو شوما) .

2- سومولا - إيلو (1718-1818) ق. م . ويعتبر المؤسس الحقيقي لسلالة بابل الأولى وملكة بابل الفتية حيث وسع ملكته وجعلها قوية واعاد لها ما انفصل منها من المدن وأحکم سيطرته الكاملة على الأرض الأكادية التي كان تضم في مراكزها كيش وأكاد وسبار .. وبذلك بدأ التراث الأموري يختلط بالتراث الأكدي ويشكل ببطء ما يُعرف بالتراث البابلي .

وفي عصره حدث انقلاب كبير في الديانة الأمورية فقد ارتفعت مكانة الإله (مردوخ) واصبح بدليلاً عن (أمورو) وارتقت عشتار مكانة عالية . وتغيير البابايين الأموري عن ما كان عليه واصبح يشكل نواة البابايين البابلي الذي اعاد صياغة الآلهة السومرية والاكدية والأمورية في هيكل جديد .

3-سابوم (1767-1780) ق.م

۴- اولیل سین (1749-1766) ق.م.

5- سن- موبليط (1729-1748) ق. م.

6- حمورابی (1686-1728) ق.م.

كان حمورابي أعظم ملك بابلي أمريكي فقد استطاع بحكمته وقوته أن يؤسس دولة بل امبراطورية بابلية وحدت العراق القديم وضمت أطرافاً من عيلام والشام .

وقد اتبع سياسة حكيمية بطيئة تستند إلى السلم مرة وإلى الحرب مرة في بناء مملكته .  
فقد ورث بابل وهى محاطة بثلاث قوى ناهضة كبيرة :

من الشرق كانت منطقة (ياموت بال) التي تشمل مناطق شرق دجلة حتى عيلام يقودها (رم سين) المدعوم من عيلام في ايران القديمة .

ومن الشمال كانت بلاد آشور بقيادة (شمسيي أود) قد حفقت توسيعاً إقليمياً ضم بلاد ماري عندما انتصر ملك آشور على ملك ماري (أخذون لم) الذي استعاد ولده (زمري لم) العرش بضعوية مع حذر شديد من آشور ومن الغرب كانت مملكة ماري الأ Morrison قد نسبت اتصالها ببابل الأ Morrison وأصبحت بؤرة لاستقطاب الأ Morrison في بلاد الشام.

وهكذا قام حمورابي بالتحرك على هذه الجهات الثلاث تبعاً فهاجم شمشي أدد وانتصر عليه وضم أشور إلى بابل وعقد معاهدة سلام مع زمري لم ليترنح إلى (رم سين)

الذي هزمه واحتل بلاد عيلام كلها معه . . ولا شعر زمري لم يخطر حمورابي عليه تمرد عليه فكانت حجة لهاجمة ماري وقتل زمري لم وأحرق قصره الاعجوبة .

وقام حمورابي بعد بناء هذه الامبراطورية بالاعتناء بالاصلاحات والبناء في الداخل وظهرت شريعته العظيمة كأعظم المجاز حضاري .

وفي عصره أخذ الآلهة آنو وإنليل وشمش أدواراً مهمة في الانتيون البابلي الذي كان يتحول ويعتنى بقوة ويهضم داخله الارث السابق .

#### 7- خلفاء حمورابي .

1- سمسو- ايلونا (1648-1685) ق. م .

2- أبي- إيشو ،  
3- أمي- ديتانا ،  
4- أمي- صادوقا

5- سمسو- ديتانا (1530-1561) ق. م .

على مدى قرن ونصف شغله الملوك خلفاء حمورابي تعرضت المملكة البابلية القديمة (الأولى) إلى تحديات جديدة ترکزت في ظهور (ريم سين) جديد من الاراضي الكاشية في ايران انتهى مصيره إلى الفشل .

ثم ظهور (إيلوما- إيلو) نيابة عن مملكة (إيسن) القديمة والذي استطاع بعد كفاح طويل أن يكون السلالة البابلية الثانية التي عرفت بسلالة القطر البحري والتي شكلت المملكة البابلية الثانية (البحرية) من بقايا السومريين والأموريين في جنوب العراق القديم .

أما الضربة القاصمة فقد ظهرت في عهد الملك البابلي الأخير من قبل الحيثيين عندما استطاع ملوكهم (موشيلي الأول) الهجوم من آسيا الصغرى ليدمر بابل ويسلب كنوزها ويُسقط سلالة بابل الأولى ، لكنه فشل في إسقاط سلالة بابل الثانية (البحرية) التي وقفت لهم بالمرصاد وتمكنت دولة بابل الثانية من طردهم ثم مدت نفوذها نحو الشمال ونجحت في تكوين دولة كبيرة بابلية لم تدم طويلاً ، فقد هاجمتها الكاشيون وكونوا دولة بابل الثالثة .

## الأموريون في الشام القديم

بعد ظهور مملكة ماري السومرية ثم الأمورية ثم الأكادية ثم الأمورية التي كانت منطلقاً لتأسيس مملكة إيسن العراقية القديمة ، بعد هذه المرحلة كان الأموريون الذين يجوبون الصحراء العراقية السورية وينتشرون باتجاه شمال ووسط سوريا وأصبحت ماري ، بعد أن انفصلت من إيسن ، عاصمة الأموريين السوريين الذين أسسوا مدنًا أمورية لم يكتب لها التوحد مع بعضها بل ظلت أسيرة النزاعات المحلية والإقليمية حولها .

وكانت سوريا القديمة قد شهدت ظهور مملكة سامية الطابع هي مملكة (إيلا) التي مهدّد ايقاعها الحضاري المتساوق مع الارتفاع الأموري السامي إلى ظهور أرضية مشتركة بينهما ساهمت في تعميق الطابع السامي والأموري بشكل خاص في بلاد الشام منذ ذلك الوقت .

### 1- مملكة إيلا (1600-2400) ق.م.

في منتصف الألف الثالث قبل الميلاد قامت بين مدينتي حمص وحلب مملكة إيلا (التي تعرف أطلالها الآن بتل مرديخ) واستمرت حوالي (٨٠٠) سنة ، ونرى أن صلتها بالأموريين قوية جداً ولكننا لا نعرف إلى أي حد كان للأقوام الأمورية القديمة الفضل في نشوئها واستمرارها رغم أن تاريخ إيلا يرتبط بتاريخ ماري تماماً .

يقسم المؤرخون تاريخاً إلى مرحلتين :

أ) المرحلة الأولى (2100-2400) وهي مرحلة تجارية كانت فيها إيلا بؤرة تجارية تربط شبكة من الطرق التجارية بين العراق القديم وسوريا القديمة ومصر والأناضول .

كان يدير المملكة ملك يسمى (ماليكوم) يترأس مجلس شيوخ أو قضاة وكان يتبع له جهاز إداري ضخم جداً .

وقد امتد نفوذ الملكة التجاري إلى أكاد وأشور وماري ومصر ، أما المدن السورية القريبة منها فقد كانت تابعة لها مثل مدينة حلب . و ظهر عدة ملوك في هذه المرحلة منهم (أجريس حليم ، أركب دامو ، أر إنوم ، أبيروم ... إلخ) .

وقد اظهر آخر ملوكها نزعة عسكرية وسياسية أثارت حفيظة المالك والدول المحيطة بها حتى تمكن سرجون الاكدي من السيطرة على إبلا ، لكنها عادت إلى التوسيع العسكري حتى وصلت إلى آشور فما كان من نرام سين (حفيد سرجون) إلا أن احتلها واحرقها .

ب - المرحلة الثانية (1200-1600) وتبعد هذه المرحلة مع انتعاش دولة أور الثالثة السومرية في العراق القديم ، وهي مرحلة تحالفات سياسية مع المدن الأمورية فقد قام ملوكها (اي زيكو) باقامة تحالف مع مملكة الالخ (توتول) من خلال زواج ملكي نكاشة بملكة حلب (يحياض) لكن إبلا أصبحت تحت وصاية حلب بعد ان فقدت اي منفذ لها على السواحل الكنعانية .

وسقطت إبلا تحت ضربات حمورابي عام 1750 ق.م . ثم عادت إلى الظهور من جديد إلى ان انتهت الضربة القاضية من قبل الحيثيين عام 1610 ق.م حيث زالت نهائيا عام 1600 ق.م .

تعتبر حضارة إبلا متأثرة بالحضارة السومرية ولكن الحضارة التي نشأت فيها كانت «حضارة مدنية» رفيعة المستوى ، مستقلة في عمارتها ونظمها وصناعاتها وتجارتها ، وإن كانت قد نقلت عن السومريين - أولاً عن أوروك ثم عن غيرها - كتابتهم وأدبهم . أما الكتابة فقد طورتها ببدل أن تكون مقطوعية تامة ، وبدل أن تظل محلية في كل مدينة سومرية ، جعلتها أقرب إلى استعمال الحرف من جهة وبذلك وضعتها من جهة أخرى ، على خط التطور بحيث أصبحت في متناول العموريين وغيرهم» (زيادة 1988:119) .

ونرى ان اسم (إبلا) مكون من مقطعين هما (اب) و(لا) وتعني بلد الإله الأب والمقصود به الإله (داجون) .

## 2- مملكة ماري-الأمورية

تعرفنا على المراحل السومرية والاكدية والأمورية لمملكة ماري لكن مرحلتها الأخيرة كانت عندما تحولت إلى بؤرة استقطاب للأموريين في الشام .

وقد حكم في ماري بعد أن استقلت عن ايسن مجموعة من الملوك اشهرهم آخر ثلاثة ملوك هم :

أ) إي-أجيستليم : وهو ملك ماري الذي استقل عن ايسن بعد وفاة الملك ايسن إنليل باني في حدود 1770 ق.م ، وقد خلفه ابنه على العرش (اي - اخدونليم) .

ب) إي - اخدونليم : وكان من سوء حظ هذا الملك أنه عاصر الملك الآشوري القوي (شمسي - أدد الأول) 1749-1717 ق.م وقد كان إي-أخدونليم طموحا وقويا حيث وصلت جيوشة البحر المتوسط وبلاد لبنان وقاد حملة تأديبية ضد امراء مالك الفرات الأوسط ووقف معه ملك حلب (يحد) المدعو (سومو-أبوخ) (انظر سليمان 1985: 164-165) . وكانت مثل هذه الاعمال قد استفزت الملك الآشوري شمسي أدد الأول الذي رأى في أعمال ملك ماري في الفرات الأوسط اعتداء على مناطق نفوذه وهكذا نشب الحرب بينهما وانتهت بخلع ملك ماري وتنصيب ابن الملك الآشوري الأمير (يسمع-أدد) نائبا على عرش ماري . وانهزم ابن ملك ماري الأمير (زمري لم) لاجئا إلى عاصمة مملكة يحد (حلب) وطالبا العون من ملك حلب (يرعلم) . ولهذا السبب قام الملك الآشوري بالتحالف مع ملك (قطنا) وزوج ابنه من ابنة ملك قطنا (أشبي-أدد) .

لكن حلف زمري لم مع يرعلم كان أقوى وجهزا جيشاً أعاد ماري إلى زمري لم .

ج) زمري لم : كان ملكا محبا للعمارة وقد أنشأ قصراً عظيماً كان من أعظم القصور التي شيدت خلال النصف الأول من الألف الأول قبل الميلاد في غرب آسيا ، وقد كانت الواجهات الداخلية بحدان قاعة العرش في هذا القصر مزينة برسوم مشاهد ملونة استقى مواضيعها من العالم الديني للأموريين (المراجع السابق: 166) .

وفي زمن (زمري لم) ظهر الملك البابلي الأموري حمورابي في العراق القديم فعقد حلفاً ودياً مع مملكة ماري ثم اسقط مملكتي آشور وعيلام وضمها إلى دولته مما جعل (زمري لم) يخشى توسيعه هذا ويتحالف مع الملك ريم سين ضد حمورابي فما كان من حمورابي بعد

انتصاره على ريم سين الا التفرغ إلى زمري لم واحتلال ماري وتدميرها وقتل زمري لم . وبذلك انتهى آخر أدوار مملكة ماري التي ارادات فيه أن تلعب دور القيادة الأمورية في بلاد الشام بواجهة الأموريين في العراق القديم . تعرف بقايا مملكة ماري اليوم بـ(تل الحريري) .

### 3- مملكة توتول:

اختلف الباحثون حول موقع مدينة توتول . . فمنهم من رأى أنها مدينة هيت ومنهم من رأى أنها قريبة من مدينة الرقة في (تل البيعة) الحالي . ومنهم من رأى أنها غرب حلب وقريبة من مملكة الالخ .

ويتضح لنا من خلال الآثار القديمة أنها واقعة على نهر الفرات وأنها كانت تابعة لمملكة ماري عندما احتلها سرجون الأكدي وضمنها إلى أملاكه ، كما تبين من حديثه عن احتلال المنطقة ، إن توتول كانت مركزا هاما من مراكز عبادة الإله داجان ، إذ ينسب إلى إله هذه المدينة بالذات ، داجان توتول ، الفضل في إهدائه (البلاد العليا) أي الجزيرة العليا ، وما يجاورها إلى الغرب حتى البحر الأبيض المتوسط ، وهذا يعني أن سرجون كان يرى أن المناطق الواقعة بين توتول وسورية الشمالية تشكل وحدة من حيث السكان والمعتقدات الدينية (هبو 1999 : 147-148) .

### 4- مملكة يمخد (يمحاص):

سكن الأموريون في مدينة حلب وجعلوها عاصمة لمملكة يمخد التي كانت تابعة قبل ذلك لمملكة الالخ الأمورية .

ومن أسماء الملوك الذين حكموا في يمخد ذكرت لنا الوثائق الخاصة بهذه المدينة ، بعضهم منهم :

(أبعل ، نقمايا ، أركابتوم ، أميتاكوم ، يرعلم ، حمورابي وهو غير حمورابي البابلي . . . الخ) .

ومن ملوكها سومو-أبوخ الذي وقفت مع ملك ماري الطموح اي-اخدونليم ، وقد كونت يمخد مع ماري حلفا قويا ضد حلف آشور، قطنا و استطاع ملك ماري زمري لم أن يعود إلى عرشه بفضل مساعدة ملك يمخد (يرعلم) .



شكل (1)

تخطيط تمثال رأس الملك يريملم عثر عليه في الالخ.

ويذكر أن الملك (أبعل) أخمد نار عصيان اندلعت ضده في المقاطعات التابعة لملكته في الجانب الآخر من الفرات فقام بتخريب مدينة (أربتي) وأعطى الأخير يريملم أرضاً أخرى (انظر سليمان 1985: 356) وكانت مملكة يمخد تضم في حدودها الإدارية عشرين إمارة صغيرة ، ويبدو ، أن قانون حمورابي كان مطبقاً في مملكة يمخد فقد وردت فقرات قانونية كثيرة في يمخد تشير إلى تطبيق قانون حمورابي في هذه المملكة . وقد حكم مملكة يمخد الملك الكنعاني (أدرعي) في وقت لاحق .

#### 4- مملكة الالخ (تل عطشانه):

تقع بقايا آثار مملكة الالخ في تل عطشانه قرب الضفة الشرقية لنهر العاصي . ويبدو أن هذه المملكة كانت تتبع أحياناً لمملكة يمخد حتى أننا نعثر على اعظم قصر أثري فيها للملك (يريملم) الذي كان ملك يمخد ويشغل هذا القصر مساحة واسعة تبلغ (٣٠٠×١٠٠) م وقد قارنه الباحثون شكلاً وعمراناً بقصر ملك جزيرة كريت (كنوسس) وفان بعضهم بأنه مأخوذ عنه ، أما الدكتور توفيق سليمان فيرى أن مخطط قصر (كنوسس) في كريت هو الذي اقتبس من بعض مخططات قصر ملوك غرب آسيا ، بواسطة الكنعانيين التجار ، الذين عرروا جزر العالم إلا يجي ، ثم ان مخطط تصر (كنوسس) يبقى الوحيد من نوعه في العالم

الايجي ، في حين أجد أوجه شبه تجمع بين طراز عمارة (قصر يريلم) وبين قصر (زمري لم) في مدينة ماري (انظر سليمان 1985 : 358) .

وتعتبر آثار الالخ خليطا من الاموريين والكنعانيين وذلك لاسباب اختلاط سياسية وتجارية .

وينطبق هذا ايضا على بعض اثار يحد حيث نجد آثار الملك الكنعاني (أوري) الذي حكم حوالي ثلاثين عاما في الالخ ايضا والذي اتى بعده ابنه (نيقميما) ثم (إيلبي ميليقا) ثم (إيتور أدو) الذي عزله الحيثيون .

#### 6- كركميش (جرجميش)

وهي مملكة امورية شهدت احتكاكا واسعا مع الحيثيون والهوريين واستطاعت ان تتعايش معهم سلما أو حربا .

#### 7- قطنا (تل المشرفة)

وتقع أطلالها شمال شرقى مدينة حمص الحالية .. وقد وقفت إلى جانب شمشي أدد الأول ضد حمورابي لكن حمورابي استطاع اخضاعها . ومن ملوكها (إشخي أداد) و (أموت بئيل) . ثم ظلت تتارجح بين النفوذين الهوري والمصري حتى سقطت أخيرا تحت حكم الحيثيون .

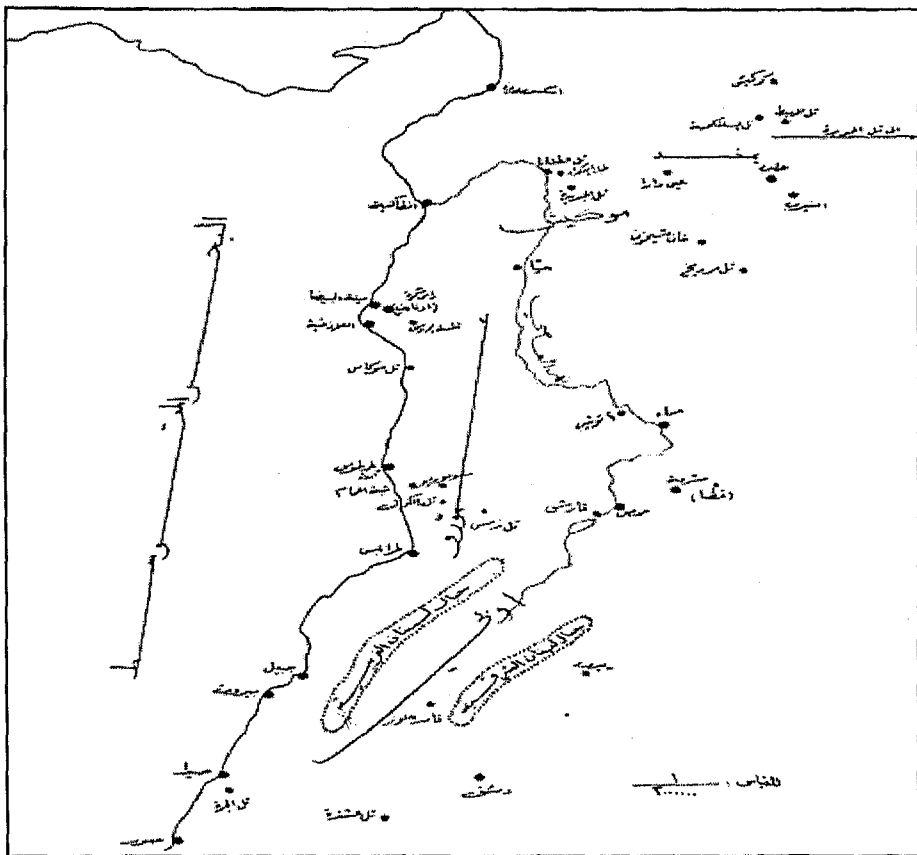
#### 8- مملكة عمورو (أمورو):

إذا كانت المالك السابقة تقع جميعها شرق نهر العاصي فان مملكة عمورو (أمورو) تقع غرب هذا النهر وتتاخم المدن والممالك الكنعانية الساحلية .

وكانت مملكة عمورو تختل السهل الواقع على امتداد نهر العاصي شرقا ومدن الساحل الكنعاني غربا ابتداء من انطاكيا وحتى طرابلس (انظر الخارطة) .

اما مملك (أوري) التي كانت تقع جنوب عمورو ما بين جبال لبنان الشرقية والغربية فقد كان يغلب عليها الطابع الكنعاني وفي الوقت الذي كان المصريون والحيثيون يسعون

للسيطرة على بلاد الشام ، كانت هذه المملكة تسعى لتوحيد المالك الأموية والكنعانية وجعل بلاد الشام قوية أمام اهتين القوتين الدوليتين .



## خارطة (2)

الموقع الأثارية لبعض المدن الأموية في بلاد الشام وتظاهر مملكة عمورو بين نهر العاصي وساحل المتوسط.

وفي عهد أمنحتب الثالث وأمنحتب الرابع كان يحكم ملکة عمورو الملك (عبدي-عشيرتا) وابنه (عزيرو) الذي كان يتولى قيادة الجيش . وقد اتبع الملك وولده سياسة مزدوجة مع ملوك مصر فقد كانا يُظهران الولاء للملوك مصر ولكنهما يقونان بمساعدة الحيثيين بالاستيلاء على المدن الشامية واحدة بعد الاخرى وتوسيع رقعة مملکة عمورو .

تحالف عزيرو أولاً مع الملك (اتكاما) ملك مملكة (قادش) الكنعانية ونفذ بعض خططه .

ثم هاجم بالاتفاق مع الحيثيين مدن الساحل الشامي واحدة بعد الآخرى بادئاً بمنطقة (ني) ثم حاول ذلك مع مدينة (سومورو) رغم أنها كانت مقر المراقب المصري في منطقة عمورو واحتلها ثم مدينة (تونيب) ثم (أمانوس) ثم (جبيل) . . . إلخ .

وكان الناس يرسلون إلى الفرعون المصري رسائل عن أفعال (عزيرو) دون جدوى لأنه كان يرسل رسائل أخرى تعكس ملأه للفرعون ولا تخبره بالحقيقة .

وخلال فترة وجيزة أصبح (عزيرو) ملك النصف الشمالي من بلاد الشام وانفصل عن السلطة المصرية متلهزاً لاضطرابات الداخلية التي نشبت في مصر بين الفرعون اخناتون وانصار الإله (آمون) وكان الحيثيون يساندون عزيرو ويدعمونه لكنهم لم يسمحوا له بالتوحيد الشامل للملك التي خضعت له بل جعلوها مالك مفككة خاضعة لنفوذهم وجعلوا من عزيرو أداة لهم . وهكذا فرض الحيثيون عليه أتاوة سنوية قدرها ٣٠٠ شيقل من الذهب الخالص .

وجاء بعد (عزيرو) ملوكاً على عمورو الملك :

1- دوبي- تيشوب .

2- بيتيشينا .

3- زوشحا مووا . . . إلخ .

وحين حاول ملوك وأمراء بلاد الشام التخلص من الحكم الحيثي لعبت (عمورو) دوراً شائعاً في مناصرة الحيثيين .

وإذا كان شمال الشام قد استعمر من قبل الحيثيين فإن جنوبه قد استعمر من قبل المصريين .

ولكن الأمور لم تدم طويلاً فقد حرر الأشوريون شمال الشام من الاستعمار الحيثي ثم قضى (أقوام البحر) على الدولة الحيثية نهائاً . وحرر المصريون جنوب الشام من اضطراباته وتسرب الفلسطينيون من أقوام البحر إلى ساحل فلسطيني ومدنه .

## الأموريون في فلسطين القديمة

من الأخطاء الشائعة في ثقافتنا التاريخية أن اسم فلسطين القديمة كان هو (أرض كنعان) . والحقيقة أن هذا الاسم لم يكن هو الاسم الأقدم الأرض فلسطين كما أنه لم يكن اسمًا شائعاً ومعروفاً لها فلم يرد ذكره إلا في بعض المراسلات القديمة من خارج فلسطين ولم يكن دالاً إلا على الأراضي المختفية من أرض فلسطين .

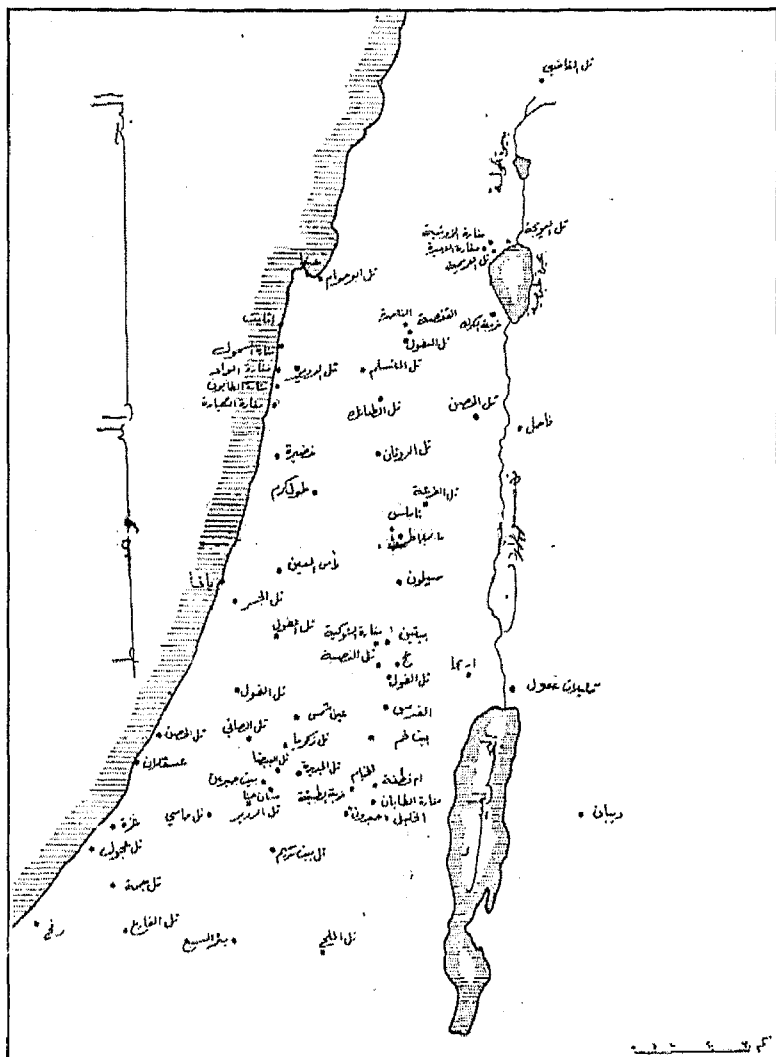
لقد استقبلت فلسطين أقدم الموجات الأمورية في الألفين الخامس والرابع قبل الميلاد . ويرى هـ . يـ . ديل ميديكو استناداً إلى الواح (الملك الكبير) الأوغاريتية أن فلسطين كانت تسمى مريام (Mrym) أو موريا (Morya) (ميديكو 1980: 28) .

وتشير الكلمة (موريا) بشكل واضح إلى (آمور) أو (آموريا) أي (بلاد الأموريين) ، ويتطابق هذا مع الاستيطان المبكر للأموريين في فلسطين . ويشير إلى قدم هذا الاسم إلى أنه كان سابقاً على اسم (بلاد كنعان) . ونرى أن جبل (موريا) ، الذي تقوم عليه بقعة الحرم القدسي ، الشريف في مدينة القدس ما زال يحتفظ باسم فلسطين القديم ويشير ، في الوقت نفسه : إلى استيطان أموري مبكر في القدس كذلك أطلق المصريون في العصر البرونزي المبكر على أرض فلسطين (عامو) منذ الأسرة الفرعونية السادسة وقد يشير هذا الاسم إلى الأموريين ونرجح أن تكون أغلب المدن الفلسطينية القديمة ذات أصل أموري مثل القدس وحاصور وشكيم ... إلخ .

إن الوثائق المكتوبة التي أتننا عن فلسطين في هذه المرحلة كانت في غالبيها مصرية وتشير إلى وجود أموري في فلسطين . ويفكك ذلك أن التدفق الأموري على أرض فلسطين انتهى به المطاف إلى الزحف نحو مصر في هجمة الهكسوس الكبرى على مصر «وهناك اغلبية بين المؤرخين اليوم ، ترى أن الهكسوس هم بالاصل عموريون وقد تكون انصمت إليهم عناصر أخرى ، مثل الحوريين ، ويستند هؤلاء في رأيهم هذا إلى دلائل مادية ولغوية فأسماء ملوكهم المعروفيين هي ما أصول سامية غربية في الأغلب . كما ان حضارتهم المادية شبيهة بتلك التي قامت في فلسطين وببلاد الشام في تلك الفترة ، والتي يطلق عليها عصر البرونز الوسيط» (شويفاني 1988: 57-58) .

إن غالبية الواقع والتلال الأثرية في فلسطين ذات جذر أموري ثم تحول إلى صبغة كنعانية بحكم طغيان ثقافة الساحل الشامي على الداخل والسهول .

وفيما يلي هذه الخارطة التي توضح العديد من المواقع الأثرية ذات الطابع الأموي  
المذكور:



خارطة (3)

اهم التنقيبات الاثرية في فلسطين  
والتي يرجح أن يكون أغلبها أموي الجذور

## الممالك الأُمورية في الأردن القديم

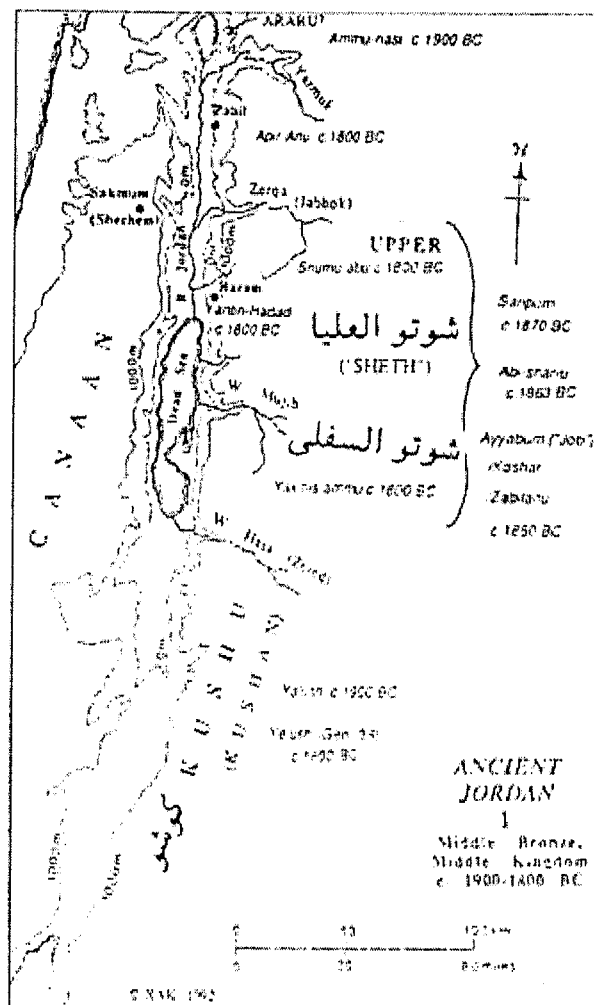
بعد دراسة وتحقيق الأقوام التي سكنت بلاد الأردن القديم في العصر البرونزي المتوسط والتأخر والحاديدي المبكر والمتوسط ظهر لنا بالكثير من الواضح والجلاء أن هذه الأقوام ومدنها ما هي إلا أقوام أمورية ، فلا نستطيع نسبها إلى الآراميين أو الكنعانيين أو العرب الشماليين بسبب عدم توافق عقائدها ولغتها وكتابتها مع هذه الأقوام ، لذلك لا نجد نسباً أدق من النسب الأموري لها . ويعتقدنا أن تتبع جذور هذه الأقوام وملوكها كما يلي :

### 1- الملك الأُموري في العصر البرونزي المتوسط (1550-1900) ق.م

مع بداية الألف الثاني قبل الميلاد استطاع الأُموريون تكوين مملكة مستقلة لهم في شرق الأردن القديم فقد ظهرت مملكة (شوتو العليا) في الشمال (شوتو السفلي) في الوسط (كوشو أو كوشان) في الجنوب (انظر الخارطة 4) .

ومن أهم ملوك شوتو العليا والسفلي سانبوم (حوالي 1870 ق.م) وأبي شامو حوالي 1863 ق.م) وإيايوم حوالي 1850 ق.م أما ملوك شوتو العليا فهناك (عمو نلشي حوالي 1900 ق.م) وأبر آنو حوالي 1800 ق.م) (يانتن حدد حوالي 1800 ق.م) (شومو أبو حوالي 1800 ق.م) .

اما ملوك كوشو فمنهم الملك (يائوش حوالي 1900 ق.م) و (يوش حوالي 1800 ق.م) .



الاردن في العصر البرونزي المتوسط  
(4) خريطة

الشمال: شوتو العليا  
الوسط: شوتو السفلى  
الجنوب: كوشو (كوشان).

## 2- الممالك الأمورية في العصر البرونزي المتأخر (12) ق.م

ظهرت ممالك جديدة في العصر البرونزي المتأخر ورثت أرض الممالك السابقة وهي :

أ) باشان في الشمال : وهي منطقة تقع بين جبلي حرمون وجعلاد ، وسميت باشان نسبة إلى جبل هناك وتشمل حوران والجلolan واللجة ويعدها شمالاً أراضي دمشق وشرقاً بادية سورياً وجنوباً أرض جلعاد وغرباً غور الأردن ويخترق جانبها الشرقي جبل الدروز وهو جبل باشان القديم ، ولم يعثر الآثاريون على شيء من هذه المملكة وذكرت في العهد القديم مع ملكها عوج (القضاة 11/9-23).

ب) سيحون في الوسط : وتعرف عاصمتها القديمة باسم حشبون أما الآن فتعرف باسم حسبان ، وهي مدينة خربة قائمة على تل منعزل بين أرنون ويبوق وتقع حشبون على مسافة 13 كم شمال (مادبا) وهي عاصمة مملكة سيحون والتي تقع بجانب نهر الأردن ، وتمتد حدودها من أرنون (وادي مؤاب) إلى يبوق (وادي الزرقاء) ، ومن الأردن إلى الصحراء وكانت حشبون عاصمة لها . (مهران 1999: 305).

د) سعير في الجنوب : وهي مملكة صحراوية تناхض الشمالي من جزيرة العرب وتقع عند مناطق العقبة وشمالها .

## 3- الممالك الأمورية في العصر الجديدي المبكر والمتوسط (550-1200) ق.م

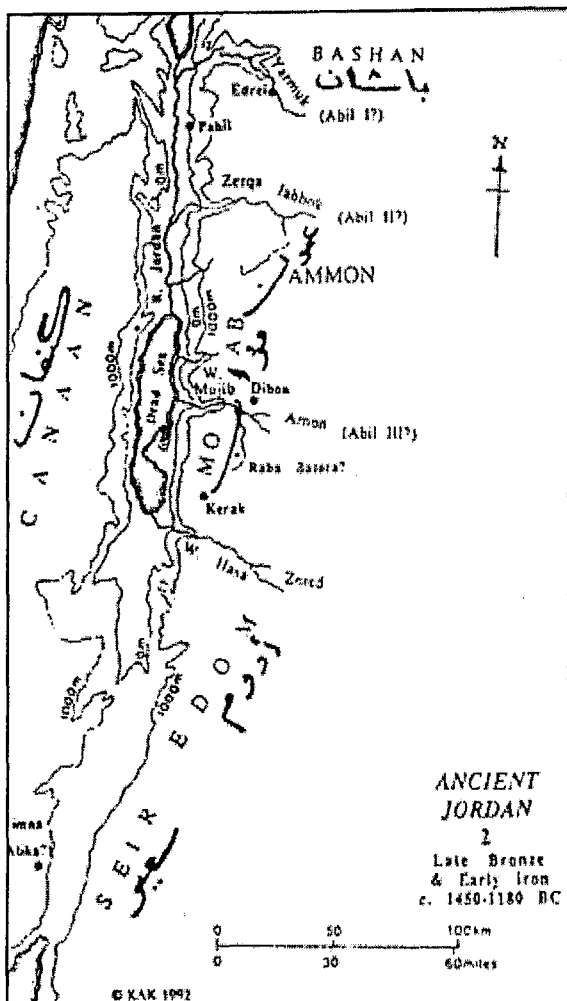
وهي الممالك الثابتة تاريخياً وأثارياً والتي تشكل الهوية القديمة للأردن القديم وهي :

أ) عمون في الشمال .

ب) مؤاب في الوسط .

ج) آدوم في الجنوب .

وهي مملكة خلطة من الجذور الأمورية والعناصر الآرامية .



خريطة (5)  
الأردن في العصر البرونزي  
المتأخر  
الشمال: باشان وعمون  
الوسط: حشبون ومواب  
الجنوب: سعير وأدوم

وهكذا رأينا ذلك التاريخ المتشعب والكبير للأموريين والذي يطال بلاد وادي الرافدين والشام ومصر والجزيرة العربية وحتى شمال أفريقيا . فالآموريون موجة سامة كبرى لعلها أقدم وأوسع الموجات السامة على الإطلاق . لكن الآثار والتاريخ لا تتحنا الشيء الكثير عنها ربما بسبب الغياب النسبي للآثار المكتوبة وربما بسبب قدمها الذي جعلها في الاقصى القدية للاصول ، اصول كل منطقة الشرق الأدنى وشمال أفريقيا .

لكننا بصفة عامة يمكننا وضع جدول بسيط يوضح أهم المدن والممالك الأمورية وعواصمها وأماكنها الحديثة في كل من العراق القديم والشام القديم لكي يتسعى للقارئ فرز وتدعيم معرفته بالوجود السياسي والحضاري للأموريين .

| الشام القديم               |                           | العراق القديم              |                    |        |
|----------------------------|---------------------------|----------------------------|--------------------|--------|
| عاصمتها أو اسمها<br>الحديث | المملكة                   | عاصمتها أو اسمها<br>الحديث | المملكة            |        |
| تل مرديخ<br>حلب (حلبا)     | إيلا<br>يمخد (يحاضن)      | 1<br>2                     | تل الحريري<br>إيسن | 1<br>2 |
| تل عطشانه                  | ألالخ                     | 3                          | بابل               | 3      |
| جرابلس                     | كركميش                    | 4                          | حران               | 4      |
| تل المشرفة                 | قطانا                     | 5                          | تل حرمل            | 5      |
| منطقة العمق                | موكيش (حطينا)             | 6                          | عانه<br>عانت)      | 6      |
| تل البيعة؟                 | توتول                     | 7                          | أشجالي             | 7      |
| مسكنة                      | إيمار                     | 8                          | تربتوم<br>الديلم   | 8      |
| سومورو (سميرا)             | عمورو                     | 9                          | هيت                | 9      |
| تل القدح (وقاص)            | حاصور                     | 10                         |                    |        |
| منورتا ، أورسالم           | القدس                     | 11                         |                    |        |
| في شرق الأردن              | شوتوا (العليا<br>والسفلي) | 12                         |                    |        |
| في جنوب الأردن             | كوشو                      | 13                         |                    |        |
| حوران والجلolan            | باشان                     | 14                         |                    |        |
| حسبان (حشون)               | سيحون                     | 15                         |                    |        |
| سعير                       | سعير                      | 16                         |                    |        |

(1) جدول

الممالك والمدن الأمورية في العراق القديم والشام القديم

## الفصل الثاني المتولجيا الأمورية

(دراسة في الآلهة والأساطير الأمورية)



ثالث فخاري من إيلا (الألف الثالث قبل الميلاد يصور كائناً أسطورياً).

" رب السموات والأرضين  
إن الأرض لم تكن (موجودة)  
وأنت خلقتها  
إن نور النهار لم يكن (موجوداً)  
وأنت خلقته  
لم يكن نور الصباح قد أمرت  
بخلقه بعد،  
أيها رب (أنت) الكلمة الفاعلة  
أيها رب (أنت) الرخاء ...  
أيها رب (أنت) البطولة ..."

من رقيم عشر عليه في إيلا



## المبحث الأول

### الآلهة الأمورية

تحتفل المعاجلة المثولوجية للألهة الأمورية عن بقية آلهة الأقوام القديمة الأخرى لأسباب عديدة لعل أهمها هو تقديم هذه الآلهة وعدم وجود وثائق عنها ، ثم تبدل هيكلها بعد أن دخل الأموريون في مدن وادي الرافدين وسوريا القديمة واكتسبوا منها عناصر حضارية ودينية جديدة ساهمت في إحداث تحولات كبيرة في نسيج الأموريين الثقافي والروحي .

ولذلك اخترنا متابعة التحولات والتبدلات هذه وشرحها بالتفصيل ، حيث ما اسعفتنا الوثائق الدينية ، ولذلك سنقسم جولتنا هذه إلى ثلاثة أشواط أو مراحل كما يلي :

#### أولاً: الآلهة الأمورية القديمة (الصحراوية)

عرفنا من الفصل الأول أن الأموريين كانوا في البداية من البدو الصحراويين وكانوا يقطنون غرب الفرات . وكان إلههم القومي (مارتو) إله الطقس والصيد وال الحرب .

لكن (مارتو) هذا لم يكن معلقاً في الهواء لذلك حاولنا البحث عن جذوره القديمة من خلال بعض الآثار التي عثر عليها في ماري وحاولنا تتبع سلالته اللاحقة لنبني بذلك شجرة للألهة الأمورية القديمة والتي كانت نواة الآلهة الأمورية فيما بعد . . . عندما انتقلوا إلى وادي الرافدين وإلى شمال سوريا .

#### 1- الآلهة الأمورية الأم

وضعنا في كتابنا (المعتقدات الآرامية) نظرية جديدة عن أصل الآلهة الآرامية وبضمنها الإلهة الآرامية الأم والإلهة الهيولى والسماء والأرض . ولأننا نرى أن الأموريين هم أصل الآراميين وأن لها جذوراً مشتركة ، لذلك نرى ضرورة شرح هذه النظرية بشيء من التفصيل في كتابنا هذا وتبع نمو الآلهة الأمورية .

دلتنا المقارنات العقلية العميقية في أصل الآلهة العراقية القديمة إلى وضع فرضية تقول أن الإلهة الأمورية (لا الآرامية) الأم هي الإلهة (إم) فهي إلهة الريح والهواء وهو وصف

يتطابق مع اتخاذ الأموريين والأراميين إلهة الأصل على شكل الهواء أو الريح لعدم ظهورهم في بيئه مائية ولأن الأموريين سكنتهم الصحراء والأراميين سكنتهم المناطق المرتفعة ولا شيء سوى الريح تعصف بهم .

الإلهة (إم) اذن هي الإلهة الأم الكبرى لموجات من الأقوام السامية تمثلها الأمورية والأرامية ، ولكننا يصعب أن نرسم ملامحها إما بسبب غياب الآثار أو بسبب عدم ظهور الكتابة آنذاك .

لكنّ هذه الإلهة ظلت في الذاكرة السومرية بعد أن هبطت مرتبتها ، وبعد الانقلاب الذكوري الذي حاولمحو مرجعيتها الأساسية . وهكذا نجد هذه الإلهة على شكل الإلهة (إم دوكود) ويتضمن هذا الاسم المركب اسمها القديم (إم) الذي يدل على الريح والعاصفة فمن هي (إم دوكود) هذه؟ وما هو موقعها في الآلهة السومرية؟ وكيف تحولت؟

طالعنا النصوص السومرية ومعها الصور والمنحوتات بكلّها خرافي على شكل نسر وبرأس لبؤة يعبر عن إلهة غاضبة وقاسية تسمى (إمدووكود) أو (إم - دوكود) ويجمع الباحثون على أن هذا الاسم السومري غامض ولا معنى له .

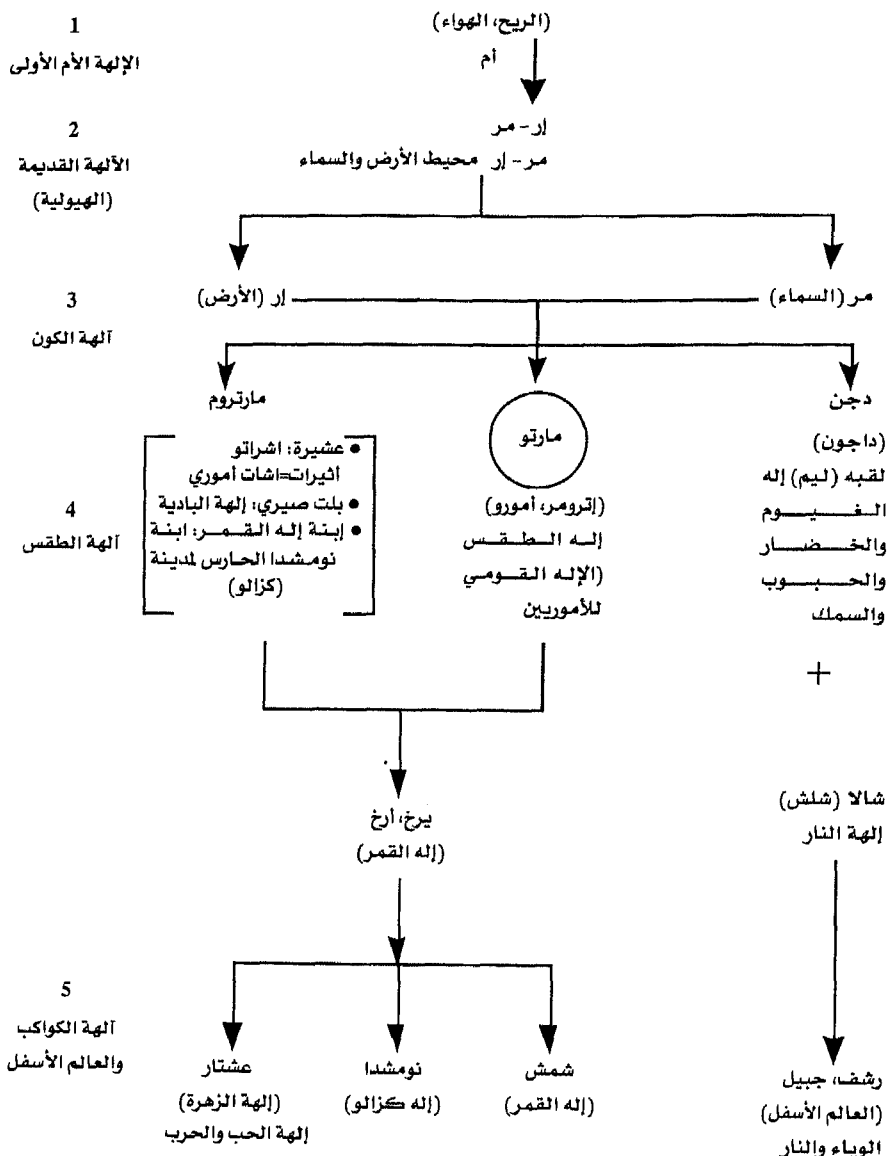
ولكننا نرى أن لهذا الاسم معنى وفق الاستنتاج الذي توصلنا له والذي يرى أن الكلمة (إم) تعني الريح وتحديداً الإلهة الأم الهوائية السحيقة القدم . أما الكلمة (دوكود) فهي الكلمة مركبة من مقطعين هما (دو-كود) ويعني مقطع (دو-كود) باللغة السومرية (التل المقدس) ويقصد به التل الذي تجتمع عنده الآلهة العظيمة ويقع شرق بلاد الرافدين ، ثم أصبح الأسم دالاً عند البابليين على المكان الذي يقيم فيه الإله مردوخ في معبده الرئيس في بابل (معبد إيساجيل) حيث يقرر هناك مصائر البشر . وفي الحالين أصبحنا أمام (مكان المقدس) هو أاما تل أو معبد .

أما مقطع (أد) أو (أدو) فيشير إجمالاً إلى (الإله) أو إلى نوع من الجن الطيبة . وهكذا يكون معنى اسم (إم - دوكود) هو إله أو إلهة ريح الجبل المقدس . ويشير هذا الاسم معنى دار حوله اسم إنليل فهو إله ريح الجبل وهو ما يجعل التطابق قائماً بين هذه الإلهة والإله إنليل باعتبارهما إليها الهواء أو الريح .

## جدول (2)

## ١. شحرة الآلهة الأمورية القديمة

## وضع تصميم : خرزل الماجدي



كما أن مقطع (أد) كان يعرف بالاسم السامي القديم (أدد ، أدا ، أدو) في العصر الأكدي القديم وهذا يعني أن اسمها يحتوي ضمنياً على إله الطقس (أدد) . وهو ما يتفق مع تركيب الاسم .

ويخبرنا أذارد أن الإشارة المسمارية (دينجر- إم) تعني الريح ، ويصعب تحديد شكل الاسم خلال العصور المختلفة ، وتظهر هذه الإشارة في قوائم أسماء الآلهة من (فارا) (أنظر أذارد 44/989) .

إن كل هذه الدلائل تشير إلى أن الاسم القديم جداً للإلهة الأم الهوائية هو (إم) أو (أم) وهي أم فعلاً في لغتنا العربية ولقد احتفظت سومر بصورتها في شكل الإلهة (إم - دوكود) التي تظهر في نصب يعود إلى ألف الثالثة قبل الميلاد وجد في تل العبيد وتبدو على شكل لبؤة بعجانجي وجسد نسر تشتت مخالفها على ظهري أيلين (شكل 2) ويرمز النسر والإيلان إلى الريح أما اللبؤة فترمز إلى الأنثى القاسية . وتظهر في آثار أخرى على شكل الطائر (زو) الذي هو رمزها ويدل على الريح والصاعفة والقوة .

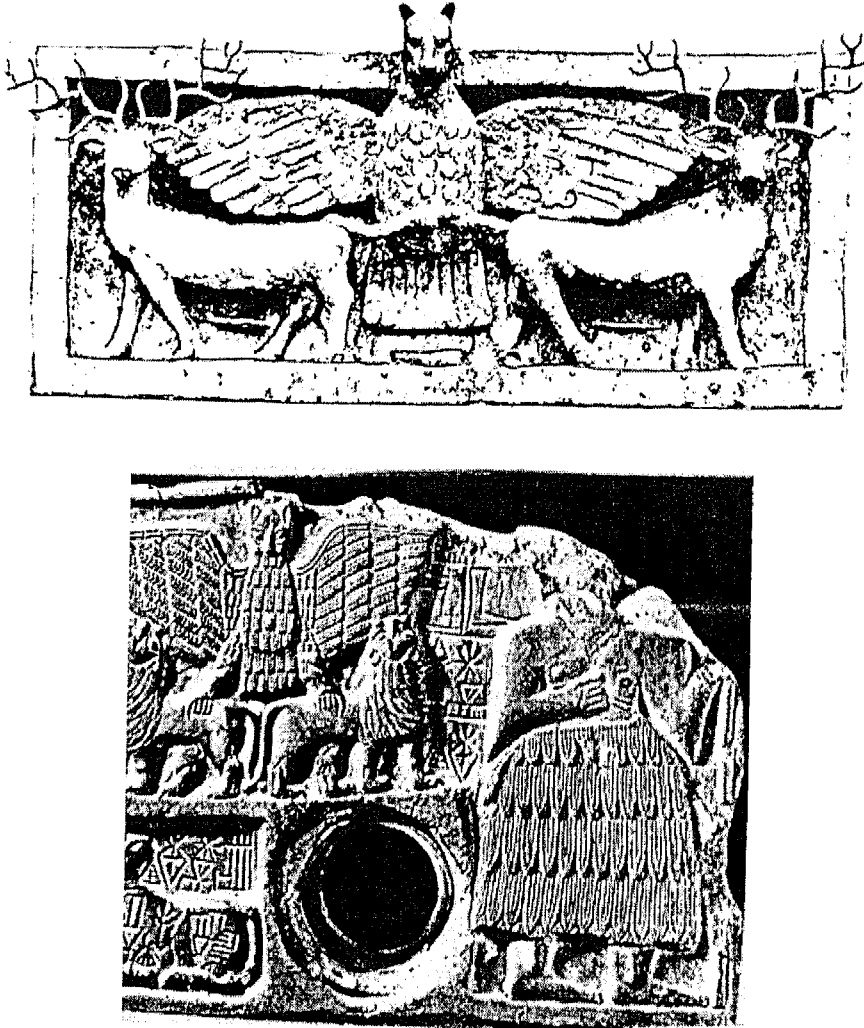
## 2- الآلهة الهيولية القديمة

وببدو أن هذه الإلهة الأم كانت ، ككل الإلهات الأم ، تحتوي على عنصري الذكورة والأنوثة في جسدها ويمكن أن يكون (أ) عنصر الذكور و (م) عنصر الأمومة ، لكن دخول هذين العنصرين في التصوير الأرضي ودخول عامل الأرض (أر) أو حرف (ر) على هذين العنصرين كون فيما بعد العنصرين الذكري والأنثوي وهما متهددين على كل (أر- مر) .

وهذا يعني أن الإلهة الأم الأولى بعد أن كانت راقدة في سكونها الأزلي الأول تحركت بفعل حركة الخلق ونتج عن ذلك أفق الأرض (أر) وافق السماء (مر) .

إن حالة الاتحاد بين الأفقين السماوي والأرضي يمكن أن تكون على شكل جبل أو تل مقدس يكون اسمه (أر- مر) أو (ور- مر) أو (مر- أر) أو (مر- ور) .

وقد وردت اشارات في اللغات العراقية القديمة عن وجود مثل هذه الأسماء على شكل آلهة كانت كلها تعبّر عن إله الطقس (إلهة الطقس) .

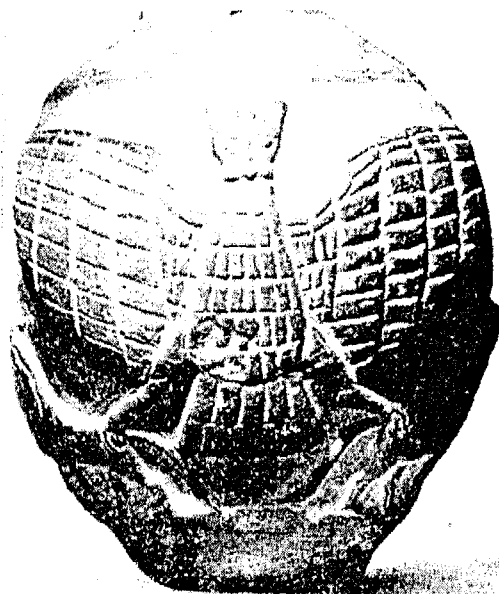


شكل (2)

الإلهة (إم) أو (إمدوجد)

1- نصب سومري لإمدوجد على ظهرى إيلين.

2- نقش على إناء للطائر (زو).



تابع شكل (2)

الإلهة (إم) أو (إمدوجد)

3- رقيم سومري لإمدوجد على ظهر حيوانين (ريما أيلين).

4- نقش ختم اسطواني لإمدوجد على ظهر غزالين.

"ويؤكد الشرح في إحدى قوائم أسماء الآلهة أن (ور- مر) هما فعلاً مسميات لإله الطقس (أدد) حيث يذكر الشرح أن أدد هو (إلور) و (إلورم) وهذا يعني الإله (ور) والإله (مر)" (اذازارد 1987: 45).

وتذكرنا هذه الصورة ، صورة مر-ور ، كإله وكجبل كوني يظهر من هيولى الإلهة (إم) الهوائية بصورة جبل الكون السومري (أن - كي) الذي يظهر من هيولى الإلهة (غو) السومرية المائية ، ويوحي لنا هذا بالإيقاع المشترك بين أساطير الخلق عند هذه الأقوام القريبة من بعضها .

كما أن وجود (دوكو) كجبل مقدس في إسم الإلهة الام الأمورية / الأرامية (إم) على شكل (إم - دوكود) يعزز هذا الرأي ويدعمه .

### 3- آلهة الكون

بعد ذلك ينفصل هذا الجبل الكوني (إر-مر) أو (مر- إر) إلى إله السماء (مر) والإله الأرض (إر) أو (ور) . فكيف سنتعرف على هذين الإلهين؟ ومن يكونا؟

تخبرنا الوثائق الأكادية أن الأسم الشعبي الشائع لإله الطقس هو (مر) وأن الإله الأرامي (حدد) كان يطلق عليه اسم (مر) ، وقد يرتبط هذا الاسم باسم آخر هو (ور) الذي يعني الطقس أيضاً وربما كان هذا تائجاً عن جذرهما (مر- ور) أو (مر - آن) .

أما الإلهة (أر) فيصعب العثور على مرادف لها ولكننا قد نجد صالتنا في اسم الإله (إرا) أو (إيرا) الذي يظهر في الأسماء الأكادية ، لكنه يتضمن تماماً كإله للأوبة في العصر البابلي القديم .

والمعروف أن الآلهة السحرية في القديم ، وخصوصاً الأنوثية منها ، تتحول في العصور الأحدث إلى آلهة ذكرية وتحديداً ذات وظائف شريرة . وهو نوع من دفن ووسم هذه الآلهة وحذفها من الذاكرة وهذا جزء من اجراءات الانقلاب الذكوري الذي حصل في العصر الحجري المعدني (الكالكوليت) . ولكننا مع ذلك نلمع بقايا الأصل الأنثوي والعربي لتلك الآلهة فإلهة (إرا) أصبح ، مع ذلك ، في مجمع الآلهة البابلي إبناً لإله السماء (آن) ، وهنا تحرير في نوع الصلة .

كذلك نجده زوجاً للإلهة (مامي) وهي الإلهة الأم ، وتشير كل هذه القرائن إلى أنه كان يحظى بمستوى عظيم ويدلّاً من أن يكمن إلهة الأرض أصبح إليها في الأرض السفلية ورديفاً للإله (نرجال) إله العلم الأسفل بحيث أنه شاركه في معبد واحد يسمى (إيسلام) في مدينة (كوثا) شمال بلاد بابل (اذاراد 1987: 31) .

ومن أجل وصم هذا الإله بالشر الكامل نُسجت حوله أسطور (اختطاف مردوخ) حيث يقوم هو وصلاحه البطل (إشوم) بمحاولة اختطاف مردوخ لأن البشر اهملوا عبادة (إرا) ، وهذه إشارة مهمة تدلّ على قدمه وحصول انقلاب ديني ضده ، ويختطف مردوخ ويتنازل عن عرشه مؤقتاً (إرا) فينكث بوعده وينشر الطاعون في بابل .

ويشير اسم (إشوم) الذي يوحى ، في اللغات السامية ، باسم السماء إلى الارتباط مرة أخرى بعنصر علوي سماوي لكن الإجراء الكهنوتي انزلهما إلى الحضيض وانتزع منها صفات الأرض والسماء .

وتعطينا اللغة الأكديّة إسماً للأرض (أرضو) يوحى باسم هذه الإلهة القدية (أن) ، وكذلك الكلمة العربية (أرض) .

#### 4- آلهة الطقس

تزوج الإله (مر) الإلهة (أن) ونتج عن ذلك الإله الكبير (مار) الذي يسميه السومريون (مارتو) وهو الإله القومي للأموريين ، وزوجته الإلهة (مارتروم) وهناك إله ثالث نعتقد أن الأموريين اكتسبوه من غيرهم من الأقوام هو الإله (دجن) .

##### مارتو

ربما كان هذا الإله هو نفس الإله الأب (مر) أو (مار) الذي أضيف له مقطع (تو) الذي قد يعني بالسومرية (الداخل) أو (حمامه) أو (طير) ، ويفيد مقطع (مر) السماء وأحياناً يدل (مار) على المرأة أو الإلهة أو الإله أو المرء .. ومن خلال كل هذا يكون اسم (مارتو) دالاً على إله سماوي (فيه احتمال اثنوي) ومحتّص بالطقس والجو .

كان الإله مارتو يعتبر واحداً من أبناء الإله (آن) إله السماء السومري "ويتمتع مارتو بصفات إله الطقس الذي يعصف في المدن والأرياف مسبباً الخراب والدمار ، وقد اعتاد

السومريون على تشبيه هجوم البدو الساحق على أرض الحضارة في بلاد بابل بالصاعقة" . (اذارد 1987: 125)

الاسم الأكدي له هو (أمورو) وهو يشير أيضاً إلى لفظة الإله الأب (من) .

ولعلّ الأسطورة الوحيدة التي تحتفظ بها المثولوجيا السومرية حول (مارتو) هي اسطورة (زواج مارتو) .

تبداً الأسطورة عندما يفاجع الإله (مارتو) أمه بوضع زواجه فتوافق الأم على زواجه وتقيم حفلًا كبيراً تدعوه له مجموعة من الآلهة وبناتهم ومن بينهم إله القمر الحارس لمدينة (كزالو) أو (كازالو) ويسمى (نومشدا) ومعه إبنته وزوجته ، وخلال الحفل يقوم الإله (مارتو) بأعمال بطولية تدخل السرور إلى قلب (نومشدا) وقلب ابنته ، فيقرر اعطاء هدية لكن مارتو يتطلب يد ابنته فتوافق الفتاة ، لكنّ قريباً (نومشدا) يلوم الفتاة على القبول بهذا الزواج ويصف (مارتو) كما يلي :

" من يكون مارتو هذا؟

إنه الراعي الذي لا بيت له  
والذي يأكل اللحم نيناً  
والذي حين يموت سترمى  
جثته في العراء لا يدفن

فلماذا تريدين الزواج منه" (كريير 1971: )

لكن إبنة نومشدا تصرّ على الزواج من (مارتو)

وتوضح هذه الأسطورة الطبيعة الأولى للإله مارتو ولقومه وهي طبيعة صحراوية بدوية ما زالت في أول أطوار التحضر .

وهناك حكاية نستطيع أن نعدّها من نمط المثولوجيا التاريخية بين أوروك ومارتو في عصر الملك والبطل السومري الأول إنغركار وإبنته لوگال بندأ وهما جد وأب البطل كلكامش ، حيث يعود الأمير لوگال بندأ من مغامرته مع الإلهة (إم-دوكوكد) إلى بلده أوروك فيتواجه بحصار قوم إله (مارتو) لها وينصحه والده بطلب العون من الإلهة إنانا التي كانت قد اختار

بلاد (أرتا) الواقعة في تخوم عيلام مقرًا لها فيسافر لها لوگال بندًا وتنصحه بالحصول على ثلاثة أشياء الأول سمك عجیب في نهر غریب والثاني صنع نوعية خاصة للماء والثالث جلب صناع المعادن والأحجار إلى أوروك من أصقاع أوروك ، وهكذا بعد أن ينفد لوگال بندًا هذا الأمور ترفع إنانا حصار مارتو عن أوروك . ولا نعرف بالضبط مدى صلة هذه الأمور بـإله مارتو أو بـإلهة إنانا . لكننا نذكر هذه الحادثة على سبيل توثيق كل ما يخص مارتو .

كان الإله (مارتو) يسمى أحياناً في ماري بـ(إتروميس) وهو اسم لا يخرج عن الفضاء اللغوي لإسمه المعروف . ويحتمل أن يكون الشور هو الرمز الأساس لـإله مارتو لأن الشور هو التجسيد الذكوري لـإلهة الأم ، ودليلنا على هذا أن إله الطقس السومري المقابل له (إشكور-أدد) كان يوصف بالشور أو الشور الكبير أو ثور السماء لأنه يجسد قوى الطبيعة والخصب . كذلك لا نستبعد أن يكون الطير أحد رموزه لأنه مرتبط بالسماء وهو ما دلّ على الإله (مر) ثم على الإله حدد الآرامي (أنظر الماجدي 2000:125) .

ويقابل الإله (مارتو) عند الأموريين الإله (إيل) عند الكنعانيين والإله (إنليل) إله الهواء عند السومريين والإله (زوس) عند الإغريق وغير ذلك .

### مارتروم

وهي الإلهة الأنثى المقابلة لـ (مارتو) ، ويرد اسمها في النصوص الآشورية القديمة كـ(ورتروم) وهذا يعني أنها تأخذ الصفة الأرضية لا السماوية ، ولا نعرف عن وظيفتها أي شيء سوى علاقتها بالإله (مارتو) .

لكننا نتعرف على شخصية مارتروم (التي تبدو لقباً يعني امرأة أو زوجة مارتو) من خلال أسماء أخرى ترتبط بالإله مارتو وأهم هذه الأسماء (عشيرة أو أشیراتو أو أثیرات) .

وربما دلت المقاربة بين الكلمة عشيرة وكلمة عشتار إلى الأنثى ولكن عشيرة في وادي الرافدين ارتبطت بالأموريين وكانت تسمى (أشات أموري) أي (أنثى أمورو) وذكرتها عقود البيع والشراء بصيغة (أشراتوم أمي) وتعني (اشراتوم هي أمي) .

ويبدو أن الصيغة الأنسب التي تعبد فيها الأموريون هذه الإلهة كانت في عبادة السارية ، فالسارية هي عمود من الخشب أو الحجر المنتصب على الأرض ، وغالباً ما يكون في العراء ، هي النصب أو الصنم الذي كان الأموريون يتبعذون لهنـه الإلهة .

ولكي نقرب الصورة أكثر وثبت كلامنا السابق بصورة أدق نقول أن كلمة (سارية) لها علاقة بكلمة (اشراتو) عندما نقابل السين بالشين والباء بقطع (تو) الذي يبدو وكأنه تاءً مضمومة .

وعلى هذا الأساس ذكر العهد القديم السارية في الأسفار التالية :

سفر الخروج 13:34 : بل تهدمون مذابحهم وتكسرون أنصافهم وتطعون سواريهم .

سفر القضاة 25:6 : وكان في تلك الليلة أن الرب قال له خذ ثور البقر الذي لا يبيك وثوراً ثانياً ابن سبع سنين واهدم مذبح البعل الذي لا يبيك واقطع السارية التي عنده .

سفر الملوك الأول 18:19 : الآن إرسل واجمع إلى كل إسرائيل إلى جبل الكرمل وأنبياء البعل الأربعين والخمسين . وأنبياء السواري الأربعين الذين يأكلون على مائدة ايزابيل .

سفر الملوك الثاني 6:23 : وهدم بيوت المأبونين التي عند بيت الرب حيث كانت النساء ينسجن بيوتاً للسارية .

ولذلك من الطبيعي أن تكون السارية هي رمز مارتروم ، وربما كانت النخلة سارية طبيعية لها ولذلك فهي رمز من رموزها .

ونرجح أن الطريق الذي تم فيه رفع الآلهة العذراء اللعوب (عشتار) إلى مستوى الإلهة الأم كان من خلال (مارتروم) الأمورية حيث ظهرت (اشراتو) بدور مزدوج هنا إذ لم تتخال عن صفاتها الأولى بل اجتمعت صفات العذراء والأم فيها في الوقت نفسه . وقد تبدو واحدة من تماثيل السارية كنصب واقف في العراء ما يدل على العضو الذكري . . . وهو ما يمكن أن يشير إلى الأزدواج الأنثوي الذكري لعشيرة والذي لخنا ما يشابهه في شخصية (مارتو) .

إن التناظر الأكيد بين مارتروم واشراتو يعكس لنا التناظر القديم بين الأم وأبنتها العذراء ، فمارتروم تمثل الأم القديمة التي ورثت من (إم) صفاتها عندما ارتبطت بالإله مارتو وصارت زوجة له وأخذت اسمه ، فهي أم هوانية تمثل الريح القاسية العاصفة . أما أشراتو فهي البنت

العذراء ذات الطبيعة النارية (القريبة من الهواء) والتي تحمل صفات الخصب واللقاء والنار وغيرها ، ويبدو أن هذه الإلهة هي التي منحت عشتار صفات العذرية والخصب والجمال .

اللقب الآخر لها هو (بلت صيري) أو (بيات سري) يعني اسمها (سيدة البدية) في اللغة الأكادية وقد عرفت بوظيفتها ككاتبة في العالم الأسفل وقيمة على الكتب ، ويطلق على العالم الأسفل اسم البدية ، وتعادل في مرتبتها مكانة الإلهة السومرية (جشنن أنا) (أنظر اذزارد 1987: 75) .

هذه الإلهة اذن تجمع في شخصيتها عدة صفات هي :

- 1- إلهة العالم الأسفل .
- 2- إلهة الكتابة .
- 3- إلهة الحظائر والماشية مقابلتها بـ (جشنن أنا) .

وتعانق هذه الصفات مع بعضها رغم تعارضها ... لأن عملية التمايز والتخصص الشديد لم تظهر بذلك الوضوح في عدد كبير من الآلهة فاجتمعت الصفات المتناقضة في ذلك العدد المحدود من الآلهة الأمورية .

أما إبنة نومشدا التي وصفتها الأسطورة السومرية عن مارتو فهي حفيدة إله القمر ابنة حارس مدينة (كزالو) . ولا نعرف عن صفاتها شيئاً .

### دجن (داجون)

الإله الثالث في جيل آلهة الطقس الأمورية هو الإله (دجن) أو (داجون) والذي نعتبره إليهاً مكتسباً طارئاً على شجرة الآلهة الأمورية في هذه المرحلة القدية ، لكنه مع الزمن أصبح جزءاً منها وتجانس في صفاته مع صفات الإله مارت ، بل وأصبح بديلاً عن الإله مارتون عندما دخل الأموريون في طور التحضر والمدنية .

ونرى أن أصل هذا الإله يأتي من سومر ، فقد ظهر اسمه في وثائق عصر أوّل الثالثة في موقع قريب من مدينة نفر يدعى (بوزريش دجن) ويعني حماية دجن . ويرى البعض أن أصله سامي وأن القبائل السامية هناك هي التي ادخلته في عبادتها لكن اسمه يشي بأصله

السومري فاسمه مكون من مقطعين (دا- جن) وعرفنا أن (دا) اسم عام للإله وخصوصاً للإله الطقس و (جن) تعني الريح في السومرية وهكذا يكون معنى اسمه بالسومرية (إله الريح) .

ونرجح إن (جن) انتقل إلى (ماري) و (ترقا) حيث أصبحتا المركز الرئيسي لعبادته . بالإضافة إلى (إيلا) حيث كان هذا الإله هو الإله الرئيسي الأول لها ، وهذا يعني أن عبادته غطت مساحة واسعة بين ماري وإيلا وهي مساحة كانت تشغلاً القبائل الأمورية المتنقلة بين وادي الرافدين وسوريا .

ويرى أذاراد أنه قد ثبت تقديس هذا الإله في العصر الأكدي وفي العصر الآشوري القديم وفي العصر البابلي القديم تحت ظل حكم سلالة إيسن التي هاجرت من ماري (المراجع السابق : 94) .

في العراق القديم عبر مراحله السومرية والأكدية والبابلية والآشورية كان الإله (جن) إلهًا للطقس فهو إله الريح والغيوم . وقد عبده الأموريون في العراق القديم على هذه الصورة . لكنه في بلاد الشام اكتسب صفات أخرى لها علاقة بالخصب والمحبوب والأسماك . حيث يرد معنى اسمه في اللغات الأوغاريتية والفينيقية بمعنى (حبوب) .

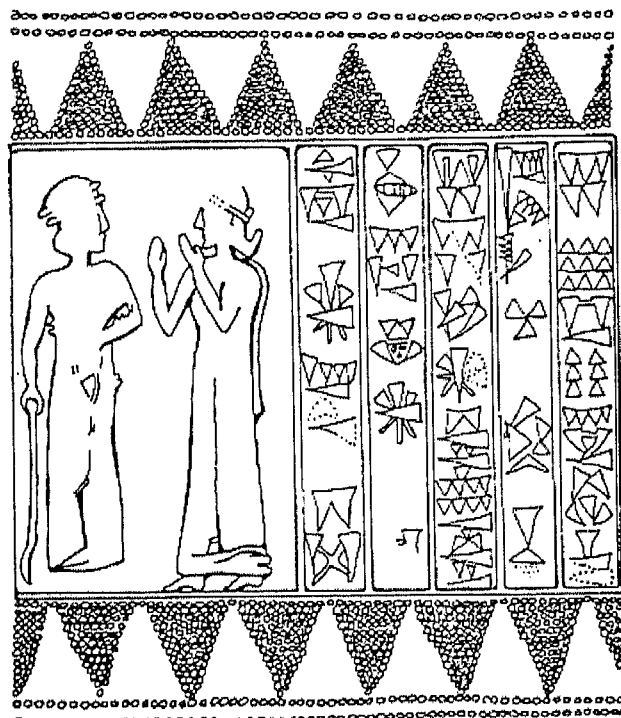
وهذا يعني أن الأموريين نقلوه من العراق القديم إلى الكنعانيين وازدادت وظائفه هناك . ثم حُشر في شجرة الآلهة الكنعانية موازيًا لـ (إيل) وأباً للإله (بعل) . . . ويبدو أن هذه العملية ساهمت في تكريسه كإله للخضرة والخصب .

ومن الكنعانيين تسررت عبادة دجن إلى الفلسطينيين تحت اسم (دجون) حوالي 1100 ق. م كإله للحرب وكرأس للألهة الفلسطينية في مقابل (يهوا) إله العبريين .

وفي تطور آخر يذكر فيلون الجبيلي أن إله السماء (اورانوس) كانت له محظية وهبت للإله دجن (بعد انتصار ايل على اورانوس) فولدت له (دماروس) الموازي للإله بعل والذي نعثر على اسم قريب له في المدونات الأوغاريتية بعنوان (ذ. م. ر. ن) أو (ذ . مرن) الذي يعني الشجاع والقوى . والذي يقترب من مقطع (زمري) في اسم (زمري- لم) حيث (زمري) يعني ابن دجن و (لم) يعني دجن نفسه .

وهكذا يصبح (دمارس) أو (ذ . مرن) ابناً للإله دجن ويقابل اسم (امورو) أو (عمورو) وهو الأسم الآخر لـ (مارتو) ويعود بنا الاسم (ذ . مرن ) إلى جذر الآلهة الأمورية (مر) ثم يرحل بنا إلى المستقبل لنصادف الإله (مرن) إليها رئيسياً للحضر وهي حضارة آرامية عربية ظهرت في حدود القرن الميلادي الثاني في القسم الشمالي من وادي الرافدين .

وفي هانه (عانه) عشر على ختم مختوم على رقيم طيني يحمل اسم ملك المدينة (إيشارليم) من عهد الفترة البابلية القديمة يعلن خضوعه للإله (دجن) الذي يحمل في إحدى يديه العصا المقوسة النهاية ، شكل (3).



شكل (3)

ختم رقيم من هانه (عانه) يحمل اسم ملك المدينة (إيشارليم) من عهد الفترة البابلية القديمة يعلن خضوعه للإله (دجن) والد إله العاصفة بعل حدد .

## شالا

تعثر على هذه الإلهة في البابايين السومري كإبنة للإلهة إنانا مع (شارا) و (اشخارا) إليها الحرب والزواج على التوالي .

ويعتقد أنها غريبة على البابايين السومري وأن أصلها حوري وسواء جاءت من السومريين أو الوريين فإنها تعد زوجة للإله (أدد) ومقابل السومري (اشكر) إله العاصفة والطقس ولذلك عُدلت زوجة للإله (دجن) الذي هو إله طقس أيضاً .

وتسمى أيضاً (شلش) و (إم- جرو) ويدل مقطع (إم) على الريح فهي إلهة طقس أيضاً ولكنها توصف دائماً بأنها إلهة النار ولذلك فإنها تُنجب إله النار (جبيل) وتوصف على أنها أم إله النار في النصوص المضادة للسحر الأسود والمعروفة بنصوص (مقلو) .

## 5- آلهة الكواكب والعالم الأسفل

### يرخ

نتج عن زواج الإله مارتوم الإله (يرخ) أو (أرخ) إله القمر وهو الاسم الذي اطلقه الأموريون البدو الأوائل على إله القمر .

وقد انتشر هذا الإله في أزمان لاحقة إلى الجزيرة العربية وعبدته القبائل العربية بهذا الاسم الذي نرى أنه مصدر اسم تاريخ حيث كان القمر مقياساً للزمن والوقت .

وكذلك عبده الكنعانيون كإله للقمر ولم يحفل بمكانة كبيرة في البابايين الكنعاني .

### شمش

عشر في ماري على معبد للإله (شمش) الذي كان بمثابة ابن الإله القمر (يرخ) ، وارتفعت مكانته عالية فقد كان بمثابة إله الحق والعدل لأن اشعته كانت تنفذ إلى كل شيء فهو يكشف الحقائق وينيرها .

وكان شمش بمثابة الإله القومي للأكديين حيث صوروه على اختام اسطوانية صاعدة من خلف الجبال حاملاً أشعة الشمس على ظهره وواضعاً رجله اليمنى فوق جبل ، يفتح له

إلهان واقفان أمامه أبواب السماء وهو يحمل بيده الله المنشار يقصّ به الظلام ، (شكل (4)).



شكل (4)

الإله شمس يحمل المنشار ويخرج بين الجبال

### عشتر

عشتر هي الإلهة السامية الأكثر شهرة بين الآلهة والتي دارت حولها قصص وأساطير لا حصر لها على مدى الأجيال فهي إلهة الحب والجمال وإلهة الحرب والمعارك . وهي وريثة الإلهة السومرية (إنانا) .

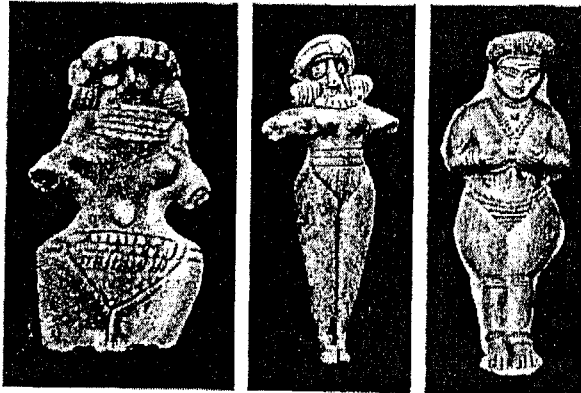
ونرى أن النزعة الكوكبية عند الأموريين كانت كبيرة ولذلك حظيت هذه الإلهة بمكانة مهمة باعتبارها إلهة الزهرة ، وكانت هذه النجمة تظهر قبل الشمس عند الغسق وتسمى (نجمة الصباح) ولذلك تظهر على المنحوتات وأشعة الشمس تظهر خلف ظهرها . وكذلك تظهر على شكل نجم مثمن مشع ويندمج هذا الرمز برموز أخرى كالقمر والشمس .  
كما أنها تظهر بعد غياب الشمس عند الشفق وتسمى (نجمة العشاء) .

ولا نعرف طبيعة الأساطير التي كانت تدور حول عشتار الأمورية لكننا نرجح أن أساطير هبواطها إلى العالم الأسفل وعلاقتها بالإله أن التي أخذت عن إنانا كانت شائعة في ذلك الوقت .

وكانَت الصفةُ الْحَرَبِيَّةُ لِعَشتَارِ تَتَلَازِمُ مَعَ صَفَتَهَا النَّجْمِيَّةِ . وَلَا شَكَ أَنَّ هَذِهِ الصَّفَاتَ قَدْ اَكَتَسَبَتْ مِنَ الْأَصْلِ الْأَكْدِيِّ لَهَا حِيثُ أَصَبَّتْ صَفَاتَهَا الْإِيْرُوْسِيَّةَ أَقْلَى مَا كَانَتْ عَلَيْهِ فِي الْعَصْرِ السُّوْمِرِيِّ .

وَرَغْمَ ذَلِكَ فَقَدْ كَانَتْ تَصْوِرُ كِلِّ إِلَهَةِ عَادِيَّةٍ تَمْسَكُ ثَدَيْهَا لِتَرْضَعُ الْعَالَمَ مِنْهُ (شَكْلٌ 5) .

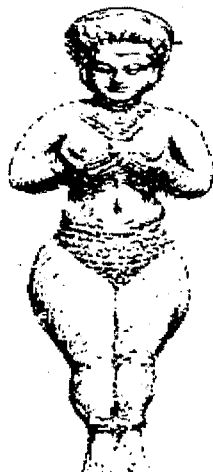
إِلَّا أَنَّ الصَّفَةَ الْحَرَبِيَّةَ لَهَا كَانَتْ أَكْثَرَ طَغَيَانًا فَقَدْ صَوْرَهَا خَتْمٌ إِسْطَوَانِيٌّ أَشْوَرِيٌّ نَادِرٌ بِوَاجْهَةِ إِلَهٍ (أَمُورُو) كِلِّ إِلَهَةِ مَحَارَبَةٍ وَهِيَ تَحْمِلُ سَلَاحًا بِيَدِهَا وَتَقْبَعُ قَدَمَهَا عَلَى حَيْوانَهَا الْمُفْضِلِ الْأَسْدِ (شَكْلٌ 7) .



شَكْلُ (5)

الإلهات العاريات ومن بينهن عشتار التي تمسك ثدييها (من الفترة السومرية)

(تماثيل طينية/ اللوفر)



شَكْلُ (6)

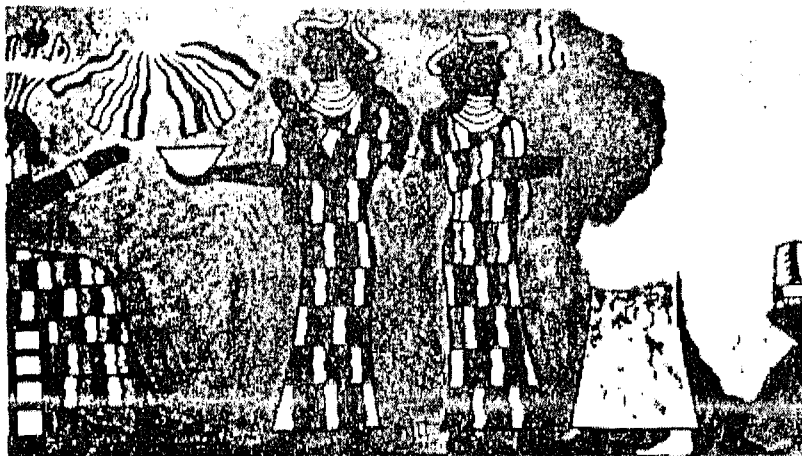
تَخْطِيطُ إِلَهَةِ عَشتَارِ وَهِيَ تَمْسَكُ ثَدَيْهَا وَتَرْضَعُ الْعَالَمَ مِنْهُما .



شكل (7)

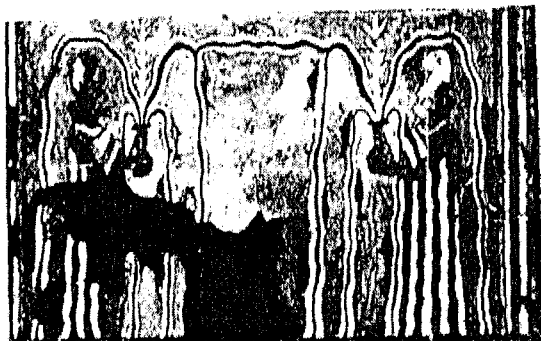
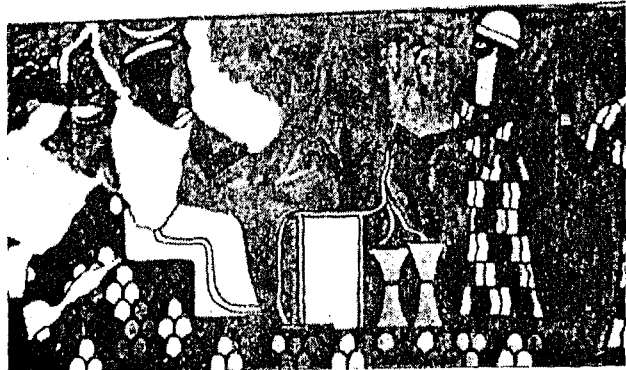
عشتار المحاربة التي تمسك سلاحاً بيدها وتضع قدمها على الأسد وهي تواجه الإله (أمورو) ومعبد آخر (ختم اسطواني آشوري / اللوفر)

وقد زينت لوحات قصر الملك الأموري (زمري لم) في ماري مجموعة من اللوحات التي ظهرت فيها الإلهة عشتار في طقوس مختلفة (شكل (8)).



شكل (8)

لوحات جدارية ملونة من قصر زمري لم في ماري  
أ- الإلهة عشتار تجمع أشعة الشمس في إناء لتعطيها إلى الملك زمري لم.



تابع شكل (8)

لوحات جدارية ملونة من قصر زمري ليم في ماري

ب- الإلهة عشتار تقف خلف ظهر الكاهن (تظهر يدها فقط) تحثه على سقي  
تباتات الملك.

ج- الإلهة عشتار في صورتها الحربية تقف على لبواه وتسلم رموز السلطة للملك.

د- كاهنان يحملان الكأس الفوارية التي تخرج منها مياه دجلة والفرات.

## جبيل

هو ابن الإله (داجون) و (شا لا) في الباشيون الأموري القدم ، وكان يطلق عليه أيضاً في اللغة الأكادية الإله (جيرا) أو (جيرو) وهذا يؤكد أنه ابن الإله شا لا الملقبة بـ (إم - جيرو) أي (ريح النار) .

## رشف

طابق الأموريون بين وظائف (جبيل) السومري الأصل مع (رشف) الكعناني الأصل الذي هو أيضاً أحد آلهة العالم الأسفل ولكنه متخصص بإحداث الأوبئة والأمراض ويبدو أن معنى رشف يدلّ على النار ولذلك أصبحت مطابقة هذا الإله مع (جبيل) واردة .

"ويظهر هذا الإله على أحد الأنصاب مرتدياً تنورة قصيرة مزخرفة بشراشيب عند حوافها مثبتة بواسطة حمالات متصالبة على الكتف ويعتمر تاجاً مخروطي الشكل مرصعاً بشعار على شكل رأس غزال ويبدو الإله متهيئاً للقتال إذ أنه يحمل ترساً ورمحاً في يده اليسرى وفأساً في اليد اليمنى" (اذزاد 1987: 215) شكل (9) .



شكل (9)  
الإله رشف في منحوتة مصرية

## ثانياً، الآلهة الأمورية البابلية

سرعان ما نسي الأموريون أصولهم القديمة عندما دخلوا إلى مدن وادي الرافدين مثل إيسن وبابل ، وكان من اليسير عليهم استبدال آلهتهم القديمة بآلهة جديدة رغم بقاء بعض الآلهة القديمة .

والدهش في الأمر أنهم تنكروا للإلههم القومي (مارتو ، أمورو) واستبدلوا أولاً بآنليل ثم بمردوخ الذي شهد انتقالاً احتفاليًّا مجلجلاً من مرتبة إله صغير إلى إله قومي سرعان ما أصبح في نهاية الأمر أعظم آلهة بابل والإله القومي لمن أصبحوا يعرفون بـ (البابليين) .

بل أن الأكثر دهشة هو أن الأموريين الذين سكنوا بابل فيما بعد أصبحوا يطلقون على الأموريين غرب الفرات اسم (الغربيين) وهو نفس الاسم الذي كان يطلقه عليهم السومريون .

إن (إيسن) ، وهي تحاول أن تكون وريثة سومر وأكاد ، لدرجة أن ملوكها كانوا يسمون (ملوك سومر وأكاد) ، كانت عملياً قد ورثت التراث السومري والأكدي وبناته وخلطته بتراثها القديم الصحراوي فتنتج عن ذلك تراث جديد سرعان ما تحول مع ظهور بابل بعد إيسن إلى تراث متميز يطل عليه التراث البابلي . وقد شمل ذلك الديانة والأدب والعلوم .

كان التراث الأكدي وسيلةً لتغيير التراث السومري باتجاه سامي جديد مشحون بالروح الأموري . ولم تتهذب مثل هذه الخلطة الجديدة إلاً عندما استقرت بابل كمدينة وعاصمة دولة عظيمة في زمن حمورابي .

لقد حاولنا تنظيم شجرة آلهة أمورية بابلية من خلال ما نعرفه من الكتابات التي جاءت من إيسن وبابل وخصوصاً من شريعة لبت عشتار وشريعة حمورابي اللتين حفلتا باسماء عدد كبير من الآلهة التي عبدها الأموريون في إيسن وبابل .

ولا نبالغ إذ قلنا أن هذه الشجرة الأمورية هي النواة الأولى للشجرة البابلية الوارفة التي ظلت تكبر وتتهذب وتنفتح بطريقة مدهشة حتى أتنا نراها في العصر البابلي الحديث (الكلداني) في أتمّ شكل لها .

هذه الشجرة التي نقترحها هنا قد تغطي فترة إيسن وبابل في مراحلها الأولى وقد

تحتوي على آلهة أخرى خصوصاً من أزواج وأبناء الآلهة المعروفة لكننا سنثبت ما ذكرته النصوص فقط .

## 1 - الإلهة الأم

نرى أن حادثة نسيان الإلهة الأم الأمورية القديمة هي من أكثر الأحداث المشوّلوجية الأمورية وضوحاً ، ونرى أن ذلك حصل إما بفعل زمن طويل من الانقطاع بين الأصول والفروع أو بفعل عمل مقصود جرى عمداً وأزيحت معه إلهة عظيمة مثل الإلهة (إم) .

الاسم الجديد الذي تبنّاه الأموريون للإلهة الأم هو (ماما) وهو اسم مختصر للإلهة (ماميتو) زوجة (إرا) وهذا يفضح منطقة الانقطاع عن الأصول ، حيث أن ظهور (إرا) هنا يكشف عن ذلك إذ أن مقابله الأنثوي هو (مر) الذي يشير مع (إرا) إلى أصل واحد هو (إم) . كما نراه في الشجرة الأمورية القديمة .

المعروف أن الإلهة الأم قبل وبعد العصر السومري اكتسبت القاباً عديدة كان من ضمنها (مامي) و (ماميتو) .

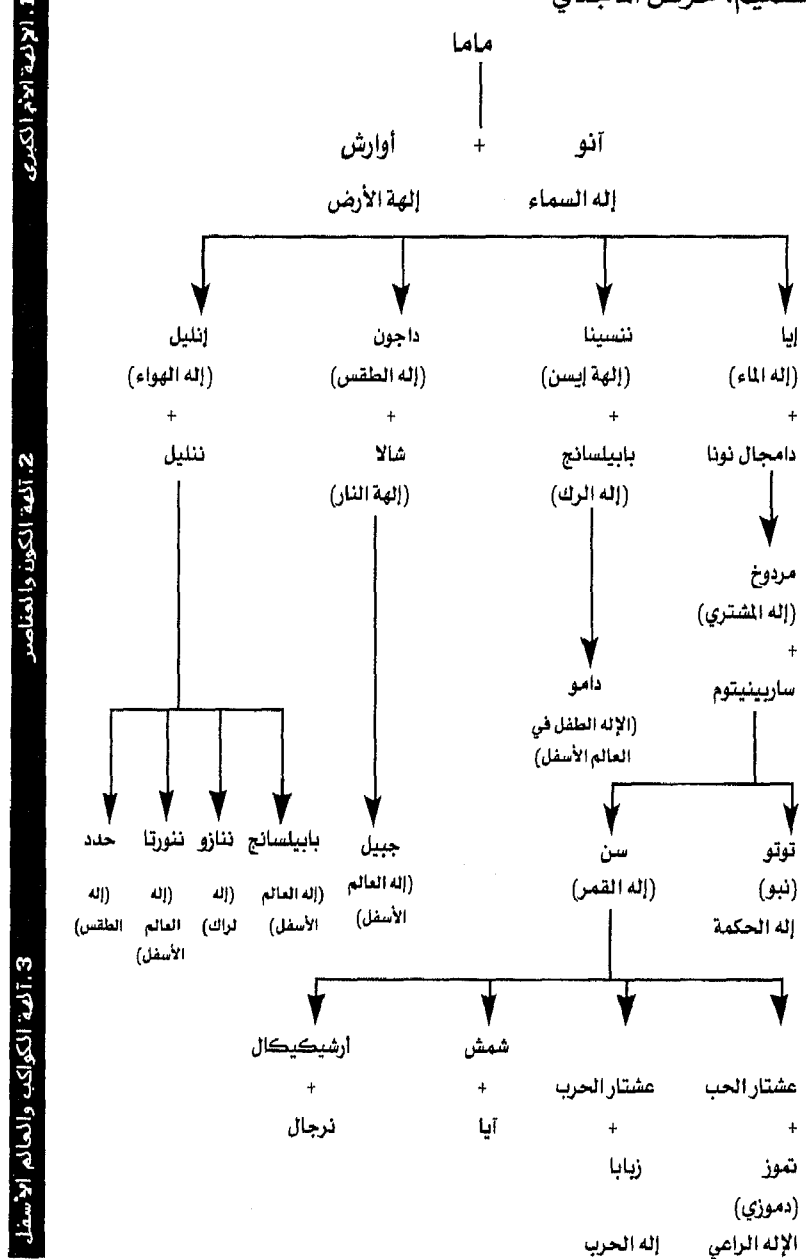
وتشير (ماميتو) قاضية في العالم الأسفل وربما صارت زوجة لإله العالم الأسفل (نرجال) الذي يتماهى مع (إرا) وربما ظهرت برأس عنزة تكريساً لشيطانيتها .

وهناك لقب آخر للإلهة الأم هو (نيتو) التي تظهر في النصوص الأمورية البابلية كإلهة للولادة وتظهر صورتها وهي تحمل طفلأً بيبرسها ترضعه من صدرها المكشوف .

وهكذا تغيرت الإلهة الأم الأمورية باتجاهين فهي إما إلهة إم تذكر بالخصب والولادة (ماما ، مامي ، نيتو) أو هو تأثير سومري أو إلهة شريرة تقع في العالم الأسفل (ماميتو) حيث وصمت بالشر ودُفِنَ معناها القديم تحت طيان حرفياً (أ ، م) اللذين كانوا يشكلان اسم الإلهة الأمورية الأم (إم) .

## 2- شجرة الآلهة الأمورية البابلية

## وضع تصميم: خرغل الماجدي



## 2- آلهة الكون والعناصر

أنو : وهو أب الآلهة الذي لا نعرف كيفية ارتباطه بالإلهة الأم (ماما) ، رغم أن ملحمة الخليقة البابلية ستخبرنا لاحقاً بدقة سلسة النسب بين أنو ونيامت (الإلهة الأم البابلية) وفي جميع الأحوال يجب أن نسلم بفكرة أن (أنو) هو الإله الأعلى للأموريين في هذا العصر حيث تطلق عليه مقدمة شريعة حمورابي القاب (أب الآلهة العظيم ، إله السماء ، ملك الأنوناكي) .

وكانت ترد إشارات على أن (أنو) هو أب الإله الأموري القديم (مارتو) .

والمعروف أن مصادر أنو أكديٌ مأخوذٌ عن سومر (آن) وأنه كان يقابل الإله (مر) إله السماء الأموري القديم الذي هو الأب الحقيقي لإله (مارتو) . وله صور تظهر على الأختام في (ماري) (شكل (10)) .



شكل (10)

ختم منبسط يظهر فيه الإله أنو في مشهد طقسي عثر عليه في (ماري)  
النصف الثاني من الألف الثالثة قبل الميلاد .

اوراش : إلهة الأرض ظهرت بشكل نادر في النصوص السومرية القديمة ويعني اسمها (الأرض) وواضح أن لها علاقة بالإلهة الأمورية (آن) من الناحية اللفظية . ويبدو أن الأموريين اتخذوا منها إلهة للأرض والزراعة والأعشاب لأنها أم الإلهة الأمورية المهمة (نسينا) إلهة مدينة إيسن والمسؤولة عن الطب والشفاء . وقد أصبحت فيما بعد إلهة مدينة (ديلبات) في بلاد بابل وكانت هذه المدينة تُعد مدينة عشتار أو إنانا أو كوب الرُّهْرَة .

ورغم أن الإلهة السومرية (كي) التي تعبّر عن الأرض استبدلت في العصر الأكدي بالإلهة (أنتم) لتكون قرينة آن ، لكنّ الأموريين فضلوا رفع اوراش لمرتبة زوجة آن .

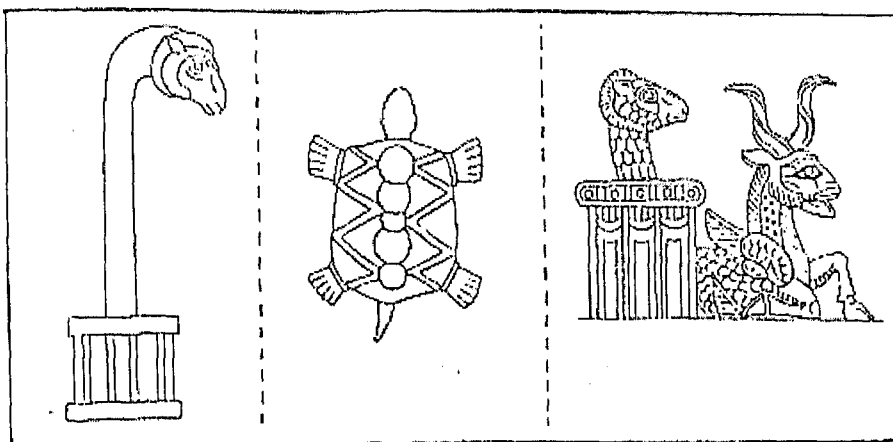
إيا : هو إله الماء ووريث الإله السومري (إنكي) . وإذا كان إنكي يعني إله الأرض أو إله الأسفل فإن إيا في الأكدية واللغات السامية الأخرى غامض المعنى ، وربما كان لفظه القديم هو (آ) ويبدو أنه إله قديم جداً .

لا نعرف شيئاً عن مكانة الإله إيا عند الأموريين ولا عن أساطيره ولكننا نعرف أن له زوجة اسمها (دامجال نونا) أو (دامكينا) وأن ولده الوريث منها اسمه (أساللوحي) الذي غيرته المثولوجيا الأكدية ثم الأمورية إلى الإله (مردوخ) . أما وزير أو رسول الإله آيا فهو الإله (آسيمو) ذو الوجهين . ويوصف الإله إيا بأنه إله الحكمة والسحر والطب . وقد ظهر الإله إيا في عدة رُقم وأشكال شكل (11) وظهرت له عدة رموز منذ العصر السومري عندما كان (إنكي) نظيره وحتى العصر البابلي الأول والثاني شكل (12) .



شكل (11)

الإله إيا جالس والمياه تنبع من كتفيه .



شكل (12)

رموز الإله إيا.

الزمان: أ- نهاية الألف الثاني ق.م.

ب- نهاية الألف الثاني ق.م.

ج- القرن التاسع ق.م.

نسينا :

وهي الإلهة الحامية لمدينة (إيسن) ويعني اسمها باللغة السومري (سيدة إيسن) وكانت توصف منذ العصر البابلي القديم بـ (طبيبة الرؤوس السود الكبيرة) كناءة عن الشعب السومري ، إلا أن عبادتها كانت معروفة في لخش منذ عصر النهضة السومرية وفي ظل حكم السلالة الأولى في إيسن التي استطاعت حكم بلاد بابل لفترة ما" (اذارد 43:1987).

وقد اشتهرت مدينة إيسن بممارسة الطب ويبدو أن للإلهة دوراً في ذلك فقد كانت بمثابة الإلهة القومية للأموريين في مرحلة دولة إيسن ، ولذلك فرضت وظيفتها على المدينة وساعدت على شيوخها .

ويمكن أن يشكل ثالوث (إيا- مردوخ- ننسينا) ثالوثاً طبياً كبيراً ، وكذلك يشترك إيا مع ننسينا في كونهما إلهان طيبان ذات طبيعة مائية .

ويبدو أن مرادفات ننسينا من الإلهات الطبيبات كنْ يذكرون منذ سومر وأكد ثم إيسن وبابل وتحمّلن أشياء مشتركة منها أنهن أشبه بالأخوات تخل واحدة منهم محل أيّ واحدة أخرى عبر العصور ثم أنهن جمِيعاً بنات إله السماء (آن) ، ثم ارتباط اغلهن بأصول زراعية مائية لأن الأعشاب كانت وسيلة العلاج ولأن الماء كان يمثله إله الماء وإله الطب معاً (إيا) .

والمسألة الأخيرة أن (الكلب) كان رمزاً يجمعن لأن القدماء وجدوا في لطع الكلب للجروح لفترة من الزمن ما يساعد على شفاء هذه الجروح ولذلك كان الكلب رمزاً للشفاء والعلاج . ثم أن رمز الكلب المرتبط بإلهات الطب يتبعدها عن رمز الأفعى أو الشعان باعتباره رمز إلهة الطب الذكور (نینازو) و (ننكشزیدا) و (دامو) و (ساتران) .

#### أما إلهات الطب المرادفات للإلهة ننسينا فهنّ :

1- بابا (باو) : وهي إلهة مدينة لجش السومرية ، إبنة إله السماء آن وزوجة ننجرسو ابن انبيل وإله العاصفة المغارب وام لسبع بنات وكانت الأُوّرة رمزها وهي شديدة الارتباط بالزراعة والأعشاب ويقول اذزارد أن أغنية سومرية معروفة في العصر البابلي القديم كانت تلقبها باسم (ننسينا- طبيبة الرؤوس السود) .

2- جولا : ويعني اسمها في اللغة السومرية (الكبيرة) ، وهي أعظم إلهات الطب في العصور البابلية الوسيطة والحديثة ، وفي العصر الآشوري كان رمزها الكلب المجنح ذو الرأس البشري .

في العصر البابلي القديم وصلت إلى مرتبة الإلهة (ننسينا) وبعد هذا العصر أخذت صفات الإلهة السومرية (بابا) واقتربت بالإله (نورتا) الذي يعادل الإله (ننجرسو) .

3- ننكارك : "رغم أن أسمها في اللغة السومرية لم يفهم بعد إلا أن المعنى قريب من (سيدة المرفأ؟) وقد ذُكرت في النصوص الأكادية القديمة ، في خاتمة شريعة حمورابي حيث كانت تُستدعي لتسبيب الأوبئة للأشرار من الناس" (اذزارد 1987:44) .

4- ننتي نوجّا : معنى اسمها بالسومرية (السيدة التي تحيي الميت) واسمها هذا يشير صراحة إلى وظيفتها الطبية ، ويبدو أنها إلهة سومرية قديمة الأصل إذ أن النصوص تذكرها عام 2600 ق.م ، ونراها بعد العصر البابلي القديم تختل مكانة (ننسينا) و (جولا) وهذه

الإلهة هي التي نرجح أنها تشكل الجذر اللغوي والمعنوي لشخصية (حواء) لأن الكلمة (نتي) تعني (السيدة التي تحبها) أي (حواء) كما أن الكلمة (تي) تحمل معنيين أولهما الحياة وثانيهما (الصلع) ولذلك نرجح مع صموميئل نوح كبرير أن يكون إيحاء المعنى الثاني هو الذي ساهم في نشوء أسطورة خلق حواء من صلع آدم وتكرس هذه المسألة أسطورة (إنكي وننخوساج في دونون) حيث تقوم هذه الإلهة بشفاء صلع الإله إنكي .

### بابيلسانج :

وهو زوج الإلهة (نسينا) ولا تعرف وظيفته ، ويعتبر هذا الإله من أقدم الآلهة فقد ورد ذكره كإله لمدينة (لاراك) قبل الطوفان ، ولذلك يسمى بـ (سيد لاراك) وتسمى الإلهة نسينا على ضوء ذلك (سيدة لاراك) رغم أنها (سيدة إيسن) بالدرجة الأولى .

ونرجح أن يكون هذا الإله من آلهة العالم الأسفل فهو ابن الإله إنليل الذي أنجب معظم الآلهة الكبار في العالم الأسفل .

### داجون :

اصبح داجون في عصر إيسن والعصر البابلي القديم وكأنه البديل عن الإله القومي للأموريين (مارتو) ، فقد كان إنليل رغم جبروته وعظمته الإله القومي للسومريين ولم تنضج بعد إمكانيات (مودون) ليصبح تماماً الإله القومي للبابليين . ولذلك انتشرت عبادة داجون وأصبح هو ونسينا بمثابة الإلهين العظيمين لإيسن وبابل . ونرجح أن صفاته الطقسية والهلوائية هي التي كانت معروفة أكثر في وادي الرافدين أما ارتباطه بالحبوب والأسماك فيبدو أنه قد حصل في بلاد الشام .

كان الإله (داجون) يلقب في منطقة الفرات الأوسط بـ (ملك البلاد) وكان يعتبر بمثابة والد إله الطقس (حدد) في شمال العراق لكنَّ انتشاره في شمال العراق وببلاد الشام سيضعف من مكانته تدريجياً في بابل وهو ما سنجده كلما تقادم الزمن حتى أننا نفتقد له كلياً في العصر البابلي الحديث .

أما زوجته شالا فستبقى قرينته دائماً دون أن نلمع سطوعاً في مكانتها فهي ستذوي مع خفوت مكانته في بلاد بابل .

### إنليل:

هو إله السومريين الأعظم وهو إله الهواء ، وأسمه يعني (سيد الهواء ، أو الريح أو الروح) ويلقب بألقاب عديدة منها جبل الريح (إمحور ساج Sag- Im- Hur) لأنه الريح التي تخرج من الجبل وتدفع المياه . ونرى في هذا اللقب ظهور كلمة (إم) أي الريح وهو اسم الإلهة الأم الأمورية .

لا يمكننا هنا التوسع في شرح صفات وأساطير إنليل إذ يمكن الرجوع لها في مؤلفاتنا السابقة (متون سومر ، إنجليل سومر ، الدين السومري) لأننا نعتبره إلهًا سومريه تبناه الأموريون مثلما تبناوا آلهة سومرية كثيرة وطوعوها لجاجتهم ووفق اللغة السامية التي تحدثوا بها .

ومعروف أن زوجة الإله (إنليل) هي الإلهة (ننليل) التي يعني اسمها (سيدة الهواء) والتي كان اسمها قبل زواجها بإنليل (سود) وتعني الطويلة ثم منعها إنليل ألقاباً جديدة منها أشنان إلهة الحبوب ونصاباً إلهة الكتابة ثم ننليل سيدة الهواء .

إن نسب إنليل وننليل ينبع عنه آلهة الفصول والعاصفة والعالم الأسفل والإله القمر في البانثيون السومري . لكن التحوير الذي قام به الأكديون أولاً ثم الأموريون غير هذه السلالة ، ورفعوا لغایات كهنوتية الإله مردوخ إلى مرتبة توازي مرتبة الإله إنليل ، أما نسله فسُنراه في ملحمة الخلقة البابلية منحدراً من إله الماء (إيا) وليس من إنليل .

وفي ظننا أن هذا الإجراء حصل لتتم إزاحة الأب (إنليل) بواسطة الإبن (مردوخ) وهو ما حصل لاحقاً حين اختفى الإله إنليل مع تبؤا بابل مكانة حضارية كبيرة وصعود إلهها القومي (مردوخ) ولكي يشتمل هذا الإجراء أرتبط مردوخ نسباً بالإله (إيا) .

إن هذا يعني أن الإله إنليل . كان يحظى بمكانة كبيرة في بابل الأمورية لكنه مع بابل الوسيطة والخدية فقد أهميته . وكان ذلك بسبب التشدد الكهنوتي لرجال الدين البابليين الذين قللوا من أهمية جميع الآلهة السابقة واللاحقة والمحيطة بالإله مردوخ .

وقد ظهرت للإله إنليل منذ العصر السومري تماثيل وتحطيمات عدّة وظهرت قبل ذلك وبعده رموزه المعروفة وخصوصاً الفأس المزدوج (شكل 13) .



شكل (13)

الإله إنليل ورموزه

- أ- تمثال فخاري مطلي باللون الأحمر للإله إنليل.
- ب- نقش تمثل الإله إنليل وهو يستقبل هدايا الكهنة.
- ج- رموز الإله إنليل (1، 2 نهاية الألف الخامس ق.م، 3 نهاية الألف الثاني ق.م).

لا بد لنا من ملاحظة أن آلهة الكون الأمورية تمتاز بالصفات التالية :

- 1 . أنها تجسد ثلاث قوى كونية كبرى هي السماء (آنو) والماء (إيا) والهواء (إنليل) وما زالت الأرض (أوراش) تحضى بأهمية محدودة .
- 2 . إن الإلهة (نسينا) تنحدر من آن ، ولكن لها طبيعة (إيا) المائية فهي تشارك معه في مهمة الطب والشفاء .
- 3 . إن الإله (داجون) ينحدر من آن ، ولكن له طبيعة (إنليل) الهوائية فهما إليها طقس .
- 4 . إن آلهة الهواء والماء سينتاج عندهما نوعان من الآلهة الأول هو آلهة الكواكب التي تضيء الفضاء والثاني هو آلهة العالم الأسفل التي يصبح مسؤولة عن الموت والأمراض والشرور .
- 5 . غياب آلهة الخصب والاقتصار على أسطورة توز واعشتار التي لا نعرف طبيعة تفاصيلها في هذه المرحلة ، رغم أنها الأسطورة الأكثر شهرة في العالم القديم . ومن مظاهر هذا الغياب انكماش دور الإلهة الأم الثانية (كي) التي هي (تنخرساج) والتي تعبّر عن قوى الخصب والزراعة لأن دور (أوراش) غير واضح في هذه المرحلة ولا يعود عليه .

### 3. آلهة الكواكب والعالم الأسفل .

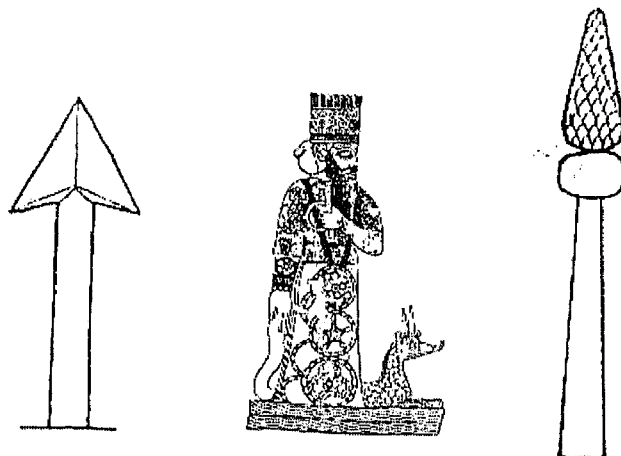
ما زال الوقت مبكراً لكي تنتظم آلهة الكواكب والعالم الأسفل انتظاماً متماساً في شجرة الآلهة الآرامية وهو ما نراه في شجرة الآلهة البابلية الوارفة أيام نضجها وازدهارها .

#### آلهة الكواكب :

تنحدر آلهة الكواكب الكبيرة (القمر والشمس والنجوم المتحركة) من نسل الإله (إيا) ، وأول هذه الآلهة هو الإله (مردوخ) الذي كان إليها صغيراً وهامشياً عند السومريين وكان يسمى (أمار-أوتوك) ومعناه (عجل إلى الشمس الفتى) أو (ثوير الشمس) ، ويفسر اسمه بعض علماء اللغات القديمة على أنه (مار-دوكو) أي (ابن التل أو الجبل المقدس) أو (ابن إلى التل المقدس) ثم أصبح دوكو مكان الإله مردوخ في معبد الرئيسي (إيساجيل) في بابل .

ولكننا اهتدينا إلى تفسير آخر يختلف كلياً عن ما ذهب إليه علماء الرافدينيات القديمة وهو أن الإله (مردوخ) ما هو إلا وجه آخر من اسم الإله القومي للأموريين (مارتو) ، إذ يمكننا القول ، دون تردد ، أن اسم مردوخ يطابق اسم (مارتو) فإذا تصرفنا قليلاً بالتصويب أصبح مارتوخ هو مارتو أما حرف (خ) أو (ك) في نهاية مردوخ أو مردوخ فهو أمر اعتاد عليه الأموريين مثل نسبهم الإله الهاكسوسي سوتونخ الذي هو الإله القومي للقبائل الأمورية (سوتونخ) قبل أن تهجم على مصر وتحول إلى قبائل هكسوسية .. الخ . وهكذا نقول أن مردوخ هو نفسه (أو ابن) مارتو ولكن الفرق بينهما أن مردوخ أصبح إله دولة وامبراطورية أمورية بابلية ورفع لمرتبة الكواكب في حين كان مارتو إله القبائل الصحراوية الأمورية وارتبط بالطقس والأنواء .

وقد ارتبط الإله مردوخ بحيوانه الخرافي (موش خوش) وهوأشبه بالتنين وظهرت له رموز مبكرة في العصر الакدي تشبه الصولجان وفي العصر البابلي تشبه الرمح (شكل 14) .



شكل (14)

#### الإله مردوخ ورموزه القديمة

- أ- رمز مردوخ من العصر الакدي.
- ب- مردوخ يرافقه كائنه موش خوش.
- ج- رمز مردوخ من العصر البابلي القديم.

وقد جرت في العصر الأموري البابلي مطابقة هذا الإله مع إله سومري آخر هو (ساللوحي) الذي هو ابن الإله (إنكي أو إيا) ومساعده والذي كان قريباً من إله الشمس بحكم اختصاصه بالغيوم والسحب والتعاوين .

وقد عرف الإله مردوخ كإله لمدينة (بابل) في عصر أور الثالثة وذكرته شريعة حمورابي كابن للإله (إنكي) وهي أقدم وثيقة أدبية معروفة تتحدث عنه ، وتقول أن الإله (أن) والإله (إنليل) حمّلاه الإنليلية (نسبة إلى إنليل) ليحكم بواسطتها البشر (انظر اذارد 1987:126) .

الأسطورة الكبرى التي يذكر فيها (مردوخ) هي أسطورة الخلية البابلية التي عثر على أقدم نص من نصوصها يعود إلى القرن العاشر ق.م لكن الاعتقاد السائد هو أن زمن نشوء القصيدة قديم جداً ويعود إلى العصر البابلي القديم الأول ، أي إلى عصر الأموريين في بابل لكننا لا نستطيع أن نتناول تفاصيل هذه الأسطورة في كتابنا هذا ونترك ذلك لكتاب (الدين البابلي) الذي سينتقل بشموليّة دين البابليين منذ نشوء بابل حتى سقوطها . . .

ورغم أن أسطورة الخلية البابلية تتحدث عن خلية الكون والآلهة والإنسان ولكنها تهدف أيضاً إلى مرکزة (مردوخ) وجعله ملكاً لجميع الآلهة وجعله خالقاً نشطاً للكون من مادته الأولى وللإنسان من مادة إلهة قديمة شريرة ثم تسليمه مصائر الكون والآلهة والبشر بل وجعل الآلهة تسمى باسمه وهكذا يكون تفريده بين الآلهة ترميزاً لصعود بابل بين المدن وجعلها مركز الأرض .

أما زوجة الإله مردوخ فهي (ساريبينيتم) التي تشاركه معبده أما ولده فهو الإله (توتو) الذي أصبح يطلق عليه اسم الإله (نبو) إله كوكب عطارد والمتخصص بالكتابة والحكمة وزوجته (تشمتو) التي تتساوى أحياناً مع الإلهة (نانايا) إحدى ظواهر إنانا . ولم نلاحظ (نبو) في هذا العصر بالمرتبة المناسبة بسبب سطوع أبيه الإله مردوخ .

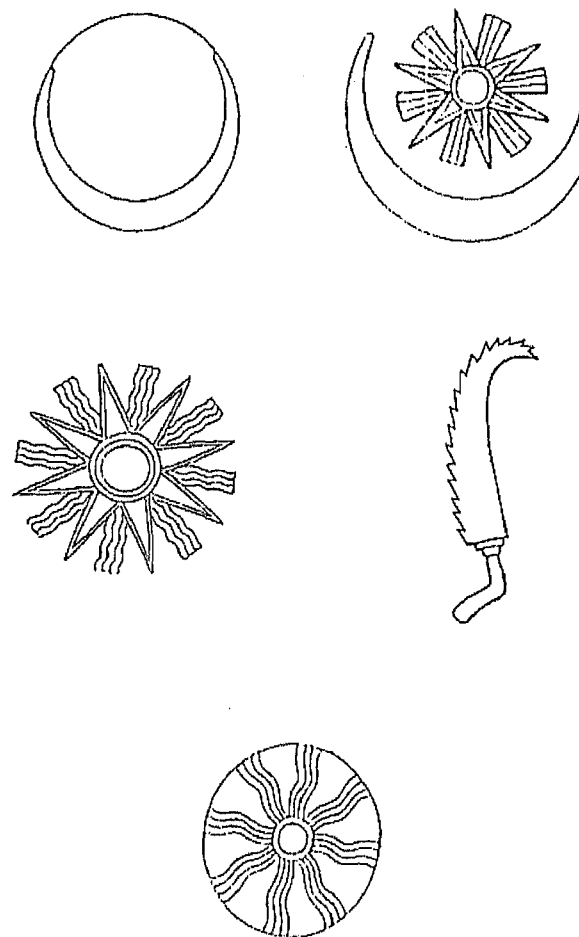
أما ابن الثاني لمردوخ فهو الإله العريق (سن) إله القمر الذي كان عن السومريين ابن الإله إنليل والآلهة ننليل ، وكان يطلق عليه لقب (عجل إنليل الفتى) . ورمزه العرجون والنجمة المشعة (شكل 15) ويدو أن مدينة إيسن كانت مدينة عريقة لعبادة القمر ويدل عليها اسمها الذي يعني (معبد القمر) أو (بيت القمر) . . لكن هذا الإله أخذ دوراً متواضعاً في ظل بابل التي تصاعدت فيها عبادة مردوخ .

ومن إله القمر نكال ظهر إلهان كوكبيان هما إله الشمس (شمش) الذي كان يحتفظ باسمه السومري (اوتو) في مرحلة إيسن وبداية بابل .. لكنه أصبح يسمى (شمش) وهو اسمٌ سامي وأكديٌّ على وجه التحديد . وهو إله العدالة والحق الذي سُلِّم حمورابي قوانين الشريعة المعروفة حيث تذكر مقدمة الشريعة النص التالي :

«الملك الوعي  
مطیع شمش ، القوي  
مدعم اسس سیبار  
المزین بالخضرة مدفن (آیا)  
مخطف (أسس) بيت أبابار نظير المنزل السماوي المحارب  
الذی عفا عن لارسا منشیء ابابار حبیب  
الشمس مساعدـه ، ، (سلیمان 190-1919 : )

أما الكوكب الآخر فهو كوكب الزهرة الذي جسده الإلهة عشتار وريثة الإلهة السومرية إنانا إلهة الحب والجمال ، ويبدو أن التطور المهم الذي طرأ على عشتار منذ الأكديين هو صعود صفتها المخارية القاسية ولذلك نجدها عند الأموريين تقتربن بزوجين الأول هو دموزي أو قوز الإله الراعي حيث يتجسد وجهها الحب ، أما الوجه المحارب فيتجسد عندما تقتربن بالإله (زبابا) إله الحب الذي كان إله (كيش) . لكنّ زواجهما الأهم هو من (آنو) حيث ترتفق فيه إلى مرتبته وتأخذ مكان زوجته (أنتوم) وتجسد هذا الزوج أسطورة لا نعرف مدى ارتباطها بالأموريين .

ويبدو أن أسطورتها مع دموزي (قون) قد تغيرت عن أصلها السومري حيث تظهر الإلهة (عشتار) وهي تنزل إلى العالم الأسفل لتنقذ الإله (قوز) القتيل الراقد هناك بعد أن قتله خنزير بري ، وهكذا يتحول (قوز) عند الأموريين إلى إله من آلهة العالم الأسفل وتحول عشتار إلى إلهة منقذة له تظهر بصفات البطلة والزوجة الحبّة العاشقة . لكنها رغم ذلك تترك (قوز) في العالم الأسفل بدليلاً عنها وتهرب بجلدها من أحكام ذلك العالم .



شكل (15)

رموز الآلهة الكوكبية (القمر والشمس والزهرة)

- أ- رمز الإله سين (إله القمر) القرن 22ق.م. والقرن 9ق.م.
- ب- رمز الإله شمش (إله الشمس) العصر الأكدي والعصور اللاحقة.
- ج- رمز الإلهة عشتار (إلهة الزهرة) القرن 12ق.م.

المراجع: آل تاجر 1991: 119-125

## آلهة العالم الأسفل

أنتج جميع آلهة الكون والعناصر آلهة أبناء لهم مختصون بالعالم الأسفل وشئونه ، فالإله إنليل ظهر له إبنان هما ننزاو وبابيلسانج من آلهة العالم الأسفل وقد اختص ننزاو بالطب أما بابيلسانج فلا نعرف وظيفته .

وقد انتج الإله إنليل إبنان طقسيان معروفان هما الإلهان نورتا وأدد .

أما الإله داجون فقد كان ابنه من شالا هو الإله جبيل الذي تعرفنا على شخصيته في الشجرة الأولى .

وكذلك الإلهة ننسينا التي انتجت من زوجها بابيلسانج الإله الطفل (دامو) الذي كان يلقب في المذاهب الإلهية بـ (كاهن التعويذات الكبير) وقد سلمته أمه قوى الطب الإلهية التي هي جزء من التواميس الكونية (مي) . وقد كانت مدينة إيسن منذ سلالة أور الثالثة مركزاً لعبادته . وكانت تجري له نفس طقوس الحزن والحداد التي تجري لدموزي وكان (دامو) يمثل النسخ الصاعد في سيقان النباتات .

وانتجت سلالة الإله ((إيا) إلهة العالم الأسفل الكبير (أرشكيجال) ابنة (سن) وهي زوجة (نرجال) الذي يوصف على أنه إله الأوثة والأمراض ويظهر نرجال في مشهد أحد الأختام الأسطوانية من العصر البابلي القديم حاملاً منجلأً وصوبراً لهما رأس أسد يطأ بقدمين جثة أحد الأعداء فوق جبل .

وقد نسب له لاحقاً كوكب المريخ في التراث البابلي . أما أسطورته الشهيرة مع الإلهة أرشكيجال فهي من أصل أكدي استمرت في عصر بابل ثم آشور ، ومن زواجهما نشأ نسل من الآلهة السفلية ستنظمها شجرة الآلهة البابلية كما انتظمتها شجرة الآلهة السومرية .

### ثالثاً: آلهة إبلا

لا يكمننا ، من الناحية العملية ، فصل التراث الروحي لدولة إبلا عن التراث الروحي للأموريين في بلاد الشام رغم قدم تراث إبلا ومراؤحته بين أصول متعددة سومرية وأكديّة وأموريّة .

إن ما يشجعنا على ذلك اتصال إبلا الحضاري عن طريق التجارة والعلاقات السياسية بدولة ماري والمدن الأمورية الناهضة في بلاد الشام مما شكل قاعدة أساسية لتفاعل عناصر هذا التراث مع التراث الأموري .

كان لإبلا علاقات حضارية واسعة مع مملكة حمازي في شمال إيران جنوب غرب بحر قزوين ومع مملكة كيش وسط العراق لا نزعم إننا نظمنا شجرة دقيقة لآلهة إبلا ولكننا حاولنا جمع آلهتها في ما يشبه الشجرة الأولية البسيطة .

### الآلهة الكبار (دجن وبلاتو)

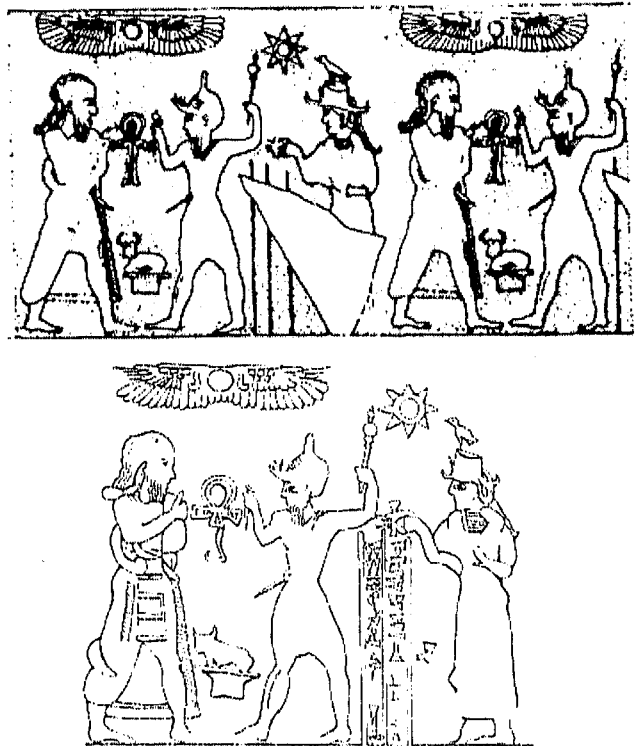
كان الإله الأول في إبلا هو (دجن) الذي تعرفنا على أصوله السومرية والأكديّة ، لكنه في إبلا يتخذ صفة شمسية لا طقسية كما في وادي الرافدين وسيواصل رحلته إلى كنعان ليكتسب صفة خصبة من خلال السمك والحبوب .

عشر الآثاريون على حيٍّ كامل في إبلا باسم (دجن) وعلى أحد الأبواب الأربع الرئيسية للمدينة وهو يحمل اسمه فكان يلقب (بعل) أو (بي) أي السير .

كانت زوجة دجن بدون اسم محدد ويطلق عليها كلمة (بعلاتو) أو (بلاتو) التي تعني (السيدة) وربما كان اسم بلاتو أصلًا لكلمة (بعلة) أو (بعلات) أي زوجة (بعل) وهو والإله السيد وربما كانت (بلاتو) مصدراً لإسم إبلا ، فالذكر المقابل لها هو (بلا) أي السيد ، وربما كان الأب (أب) هو مصدرها وتضمنا هذه الاشتراكات اللغوية أمام احتمال أن يكون اسم (إبلا) اسمًا مشتقًا من اسم (السيد القوي) الذي هو الإله (دجن) كبير آلهة إبلا . فتكون إبلا هي (أرض السيد القوي) أو أرض الإله الأب أي (إبلا - كي) .

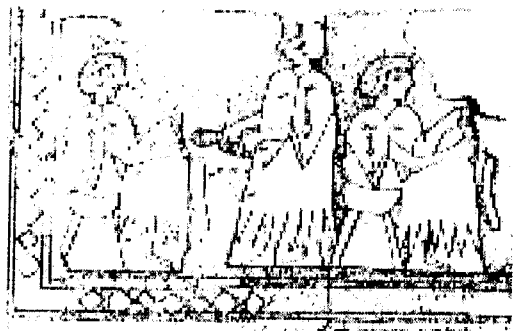
يعتبر إله دجن (داجان) من كبار آلهة البلاد الواقعة إلى الغرب من نهر الفرات أي ما يعرف ببلاد الشام ، ويرد اسمه في الرقم الإبلاطية على هيئة الإشارة السومرية التي تلفظ (بي) وهو لقب ، وقد يكون اختصاراً من نوع خاص لكلمة (علوم) ، أو (بعل التي تعني السيد (القيم 78:1989) .

وقد صورت بعض الأختام الإله (دجن) في صيغة (بعل) منها طبعة الختم الاسواني الذي وجد على كسرة من جرة للمونة تتمثل بعل داجون وزوجته (بعلاتو) أو (عناء وراءه وأمامهما الملك الإبلاطي انديلمغور أو ابنه وبينهما علامه الحياة المصرية (عنخ) وفوقهما قرص الشمس المجنح وفوق رأس بعلاتو نجمة ثمانية وعلى رأسها الطير (شكل 16) .



شكل (16)

طبعة ختم اسطواني على جرة المونة وتخطيطه للأله بعل داجون وزوجته  
وهناك ختم اسطواني كان يعلق بسلك يمثل بعل داجون وأمامه ربة الينبوع التي  
ظهرت في ماري وإبلا والإله البابلي إايا (شكل 17)



شكل (17)

ختم اسطواني يوضح بعل داجون وأمامه ربة الينبوع

## الجيل الأول من الآلهة

لا نعرف مدى علاقة هذا الجيل من الآلهة من حيث نسبه الى الإله الكبير (دجن) ولكننا نرجح أن يكون من سلالته وينقسم هذا الجيل إلى مجاميع من الآلهة هي :

1 . آلة الكواكب وهم الإلهان (سن) إله القمر والإلهة (عشتار) إلهة الزهرة ويتمتع هذان الإلهان تبوي معنوية أخرى فالإله (سن) إله الضوء والراعي الأمين لمصالح الإنسان والإلهة عشتار إلهة الحب والجمال وإلهة الحرب أحياناً .

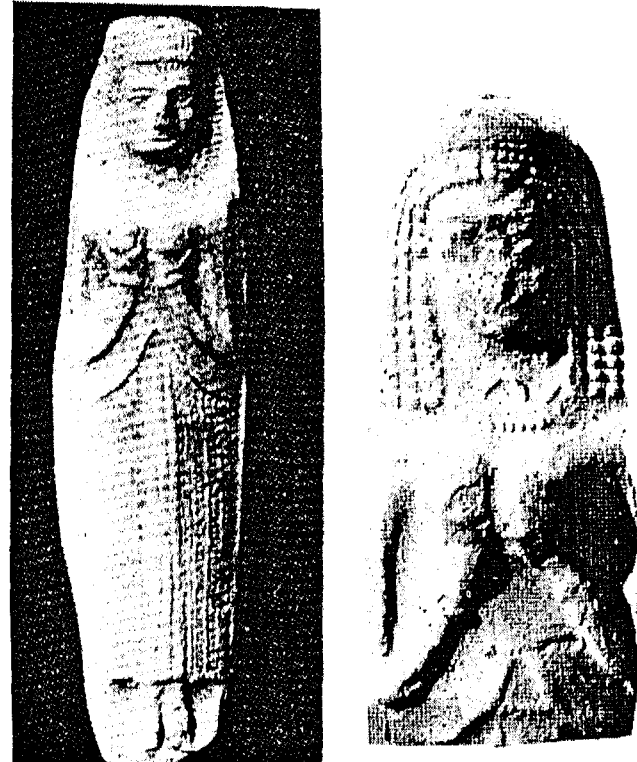
2 . الإله دموزي وهو إله الخضراء والإله الراعي الذي تتحول قصته وعلاقته هنا فيرتبط بالإلهة (غولا) وهي إلهة الطب التي كانت ترتقي أحياناً الى مرتبة الإلهة (إنانا) وبذلك تكون هناك معادلة جديدة فإذا ما أتت متماهي دموزي مع شخصية رديفه (زنكشزيدا) أو ابنه (ننازو) وبذلك تنشأ أسطورة جديدة بين دموزي وغولا ينبع عنها الإله الطفل (دامو) الذي تشبه أسطورته أسطورة الإله (دموزي) .

3 . الإله كامميش : وهو إله كان يعبد في إبلا وفي منطقة أو مدينة (كركميش) التي اشتقت اسمها من اسم هذا الإله ، ولا نعرف عن هذا الإله أشياء كثيرة في إبلا أو

كركميش ولكننا نجده يظهر بصيغة الإله (كاموش) في مؤاب في وسط الأردن القديم وهو إله طقسي يتمثل صفات آلهة الطقس العموريين الكبار مع نزعة شمسية .

4 . الإله حدد : وهو إله الطقس عند الساميين والسموريين وقد اتضحت شخصية الإله (حدد) وأخذت مكانة مركبة قوية مع الآراميين الذين أتوا بعد الأморيين ، لكن جذوره وجدت في سومر وأمور .

إنه إله الصاعقة والبرق والطقس والأنواء ، ويطابق أحياناً مع الإله بعل الذي شكل فيما بعد الإله القومي للكنעניين . لكن حدد الأموري القديم كان إيناً للإله مارتو أو للإله دجن (في إبلا) وكانت زوجته هي عشتار (شكل 18) .



شكل (18)

الإلهة عشتار تمثالتان من إبلا في حدود الألف الأول قبل الميلاد

وارتبطة الإلهة (حبيات) ذات الأصل الحوري بهذا الإله وكانت بثابة أخته أو رفيقته وكانت حبيات ترتبط باسم (حدا) إلهة الساقية وقد أصبحت في النصف الثاني من الألف الثاني قبل الميلاد ، (سيدة أرض الأرز) في لبنان ، وكذلك إلهة مدينة طب وكوماني وأماكن أخرى كثيرة ، وأصبحت فيما بعد زوجة الإله (تيشوب) (القيم 1989: 82) .

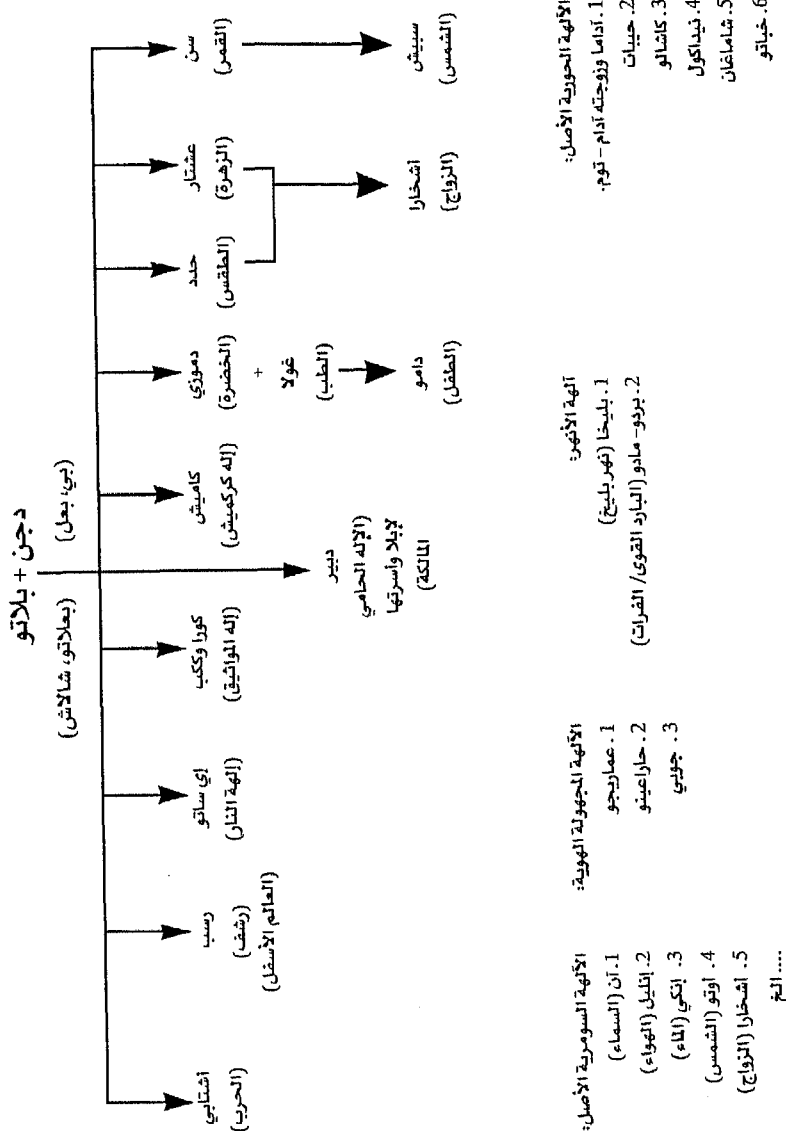


شكل (19)

الإلهة التي تحمي المعاهدة بين الرجال المتصافحين ويحتمل أن يكون منهم (كورا وكتاب) وهذا نقش على حوض طقسي عثر عليه في المعبد (N) في إبلا

## جدول (4) شجرة آلهة إبلا

### وضع وتصميم: خزل الماجد



- 4- دبير : وهو الإله الحامي لإيلا والحارس لعائلتها المالكة ، ولا نعرف عن طبيعته أي شيء وربما كان هو الإله (دب) أو (دم) وهو (ذ-مر) أي ابن الإله داجون .
- 5- كورا ، ككابك : وهما من آلهة المواثيق والعقود
- 6- رسب : وهو الإله الكنعاني (رشف) الذي تحول اسمه في لغة إيلا إلى (رسب) . ومعنى (رشف) هو (الوباء) أو (النار) وينتمي إلى آلهة العالم الأسفل ويقابل الآله (نرجال) السومري البابلي وأبولو الأغريقي . وسيظهر هذا الإله عند الآراميين أيضاً بنفس المعنى وكان شعاره (القدم) لأن الذبائح كانت ترمي على قدمي تمثاله .
- 7- أشتاتي : وهو إله الحرب الحوري الذي اقتبسه الإبلائيون ووضعوه ضمن آلهتهم .
- 8- إي ساتو : إلهة النار .

## الجيل الثاني من الآلهة

ويشمل هذا الجيل أبناء الآلهة السابقة مثل الآلهة (سبيش) ابن له القمر (سن) وهو إله الشمس (شمش) وله مكانة مهمة في مجتمع الآلهة الإبلائية .

والإله (أدد) إله المطر والبرق والصوابع ويوصف عادة كأبن للإلهة عشتار ويحتل أحياناً مكانة (دجن) والإله (دامو) هو ابن الإلهين دموزي وغولا ، ويؤكد نسبه هذا علاقته بالطب والعالم الأسفل وكان من بين «الآلهة التي عين بها العامة وقد همموا لها القرابين ، وقد كان من مظاهر الاهتمام به أن يدخل اسمه في أسماء الناس ، وذلك تبركاً به وكانت تدور حوله وحول دموزي والإله غولا وقصص ذات صالة بالعالم الأسفل» (زيادة 1988: 113) .

ويلاحظ في هذا الجيل صلة آلهة الكواكب بالآلهة العالم الأسفل وهي صلة اعتدنا على ظهورها في أنساب الآلهة السومرية والأكادية العمورية البابلية .

لقد عثر في (إيلا) على عدد كبير من الأساطير والأناشيد والترانيم وبلغ عدد الأساطير الإبلائية حوالي عشرين أسطورة «بعضها وجد في أكثر من نسخة واحدة ، وهذه تلقي ضوءاً جديداً على الألف الثالث قبل الميلاد» . والآلهة التي تتحرك خلال هذه الأساطير هي الآلهة السومرية الكبيرة - إنليل وإنكي وأوتو وسون وإنانا . فما هو دور هذه الآلهة من حيث طبيعتها هل ظلت سومرية أم أصبحت سامية غربية؟ وإلى أي حد؟» (المراجع السابق) .

ولا نعرف إلى يومنا هذا فيما إذا كانت هذه الأساطير قد نقلت من لغتها الأصلية إلى لغاتنا الحية .. ولذلك لا نستطيع أن نخوض كثيراً في مثولوجيا إبلا دون معرفة مفصلة بهذه الأساطير . ويتبين مما سبق التأثر الكبير لهذه الأساطير بالأساطير العراقية القديمة .. وهو ما يؤكد أن إبلا في كل مراحلها السومرية والأكادية والأمومية كانت تنهل من التراث العراقي العريق ومن حضارة وادي الرافدين .. رغم تمعها بخصوصية مؤكدة .

وفيما يلي ترجمة لصلوة من إبلا موجهة لأحد الآلهة الكبار تنزع نحو التوحيد بأسلوب واضح :

«رب السماوات والأرضين

إن الأرض (لم تكن موجودة) ، وأنت خلقتها  
إن نور النهار (لم يكن موجوداً) ، وأنت خلقته  
لم يكن نور الصباح قد أمرت بخلقـه بعد  
أيها رب : (أنت) الكلمة الفاعلة  
أيها رب : (أنت) البطولة  
أيها رب .. .  
أيها رب : (أنت) الذي لا يمل  
أيها رب : (أنت) الألوهية  
أيها رب : (أنت) الذي ينجي  
أيها رب : (أنت) الحياة السعيدة (الأبدية؟) ؛ ، (المرجع السابق : 114-115)

### الآلهة المتفرقة في إبلا

وهي آلهة كثيرة لا ترتبط بشكل منطقي بالسلسل الذي وضعناه في شجرة آلهة إبلا بعضها حوري الأصل وبعضها رافديني وبعضها مجهول الهوية والوظيفة .. وقد قسمناها إلى الأقسام الآتية :

**أ- الآلهة الحورية الأصل:**

1. أاداما وزوجته آدام - توم وكانت تقدم لهما الأضاحي في الشهرين السادس والسابع من السنة .
2. حيبات : وهي إلهة مراقبة للإله حدد وعبدت في القدس أيضاً .
3. كاشالو .
4. نيداكول .
5. شاماغان .
6. خباتو .
7. أشتادي

**ب- الآلهة السومرية الأصل**

1. آب : إله السماء وقد عبده الأموريون أيضاً .
2. إنليل : إله الهواء .
3. إنكي : إله الماء وعبدوه تحت صيغة (إيا) أيضاً .
4. أوتو : إله الشمس الذي يطابق شابيش الإلهائي .
5. أشخارا آلهة الزواج التي كانت تأخذ صفة ابنة عشتار .
6. الآلهة (سن ، عشتار ، أدد ، دموزي ، غولا ، دامو .. الخ) .

**ج- آلهة الأنهر:**

1. بلسيخا : وهو إله نهر البلخ الذي يردد الفرات .
2. بردو - مادو : وهو إله الفرات ويعني (القوي البارد) .

**د- الآلهة المجهولة الهوية :**

1. عماريجو .
2. حاراعينو .
3. جوبي .

ما زلنا بحاجة ماسة إلى معرفة الأساطير الإلهائية لكي نتعرف على الأساطير الأصلية منها والمتخذة من الأساطير السومرية والأكديّة ، وهو ما يجعلنا نميز خصوصية إيلات التعديلات التي أجرتها على أساطير الجوار .

لقد كشفت لنا ترجمات الرقم الإبلائية نحو عشرين اسطورة ، بعضها وجد في أكثر من نسخة واحدة ، وهذه تلقي ضوءاً جديداً على الألف الثالث قبل الميلاد .. والآلهة التي تتحرك خلال هذه الأساطير هي الآلهة السومرية الكبيرة مثل : إنليل وأوتو وإنانا (القيم 84:1989).

وهناك قصيدة سميت بـ (أنشودة التجوم ، عشر عيها في القصر الميكي (G) في إبلا وتعدّ برأي بعض العلماء أقدم قصيدة عرفتها الإنسانية ،نظمها شاعر إبلاي ، لا نعرف اسمه منذ ما يزيد على أربعة وأربعين قرناً! وربما تكون أقدم من ذلك العصر بكثير ومضمون هذه القصيدة يتناول مشاعر حب من حبيب سينتحت مثالاً من الصخر الأسود ، وسيضنه في مكان مرتفع ، وسينقش اسمه على قبور المحاربين ، وسيكتب على بابي الإله إنليل عبارات التمجيد وعلى أذيال الشمس ، ويقدم الأضاحي والقربان لاجلها وسيطلي بالبياض أبواب المدينة ولبنات الأسور .. الخ (القيم 90:1989)

ويعطينا الأدب الإبلائي فكرة عن الماضي الأموري القديم ، ونرجح أن تكون لغة هذا الأدب هي الأمورية القديمة التي تتضمن كلمات أكديّة وحتى سومرية .

أما الكتابة التي كتبت بها الإبلاويون فهي سومرية محورة بعض الشيء أما لغة إبلا فقد كانت لغة سامية ولكن الباحثين حاروا في تصنيفها فقد وجد أغلبهم أنها أقدم لغة سامية ، فهي مشابهة للأكديّة من جهة لكنها تشكل أصل اللغة الكنعانية من جهة أخرى ، ورأوا أنها أقدم من أكديّة سرجون بحولي جيلين (انظر البهنسى 91:1988).

ويؤكّد باحثون آخرون أنّ إبلا كانت مسكونة في حدود 2500ق.م . بشعب سامي من الفرع الشمالي الغربي ، وهذا يعني أنّ هذا الشعب كان هو الشعب الأموري أو طلائعه المبكرة التي زحف بعضها إلى سواحل الشام لا كونّ ما عرف فيما بعد بـ (الكنعانيين) لأنّ الكنعانيين هم من الأموريين الأوائل الذين اتجهوا إلى سواحل بلاد الشام .

إننا نرجح أن تكون حضارة إبلا حضارة أمورية أكثر من كونها حضارة أكديّة رغم أن هناك مؤشرات سومرية وأكديّة كثيرة ساهمت في بداياتها .

ويرى نقولا زباده أن جماعات من القبائل الأمورية انتشرت في الألف الثاني قبل الميلاد في بلاد الشام وبابل وانشأت مجموعات من الدول الصغيرة في بلاد الشام ودولة كبيرة في بابل هي إمبراطورية حمورابي ، أما المدن التي كانت عواصم لهذه الدولة الأمورية الصغرى فقد حافظت على التراث المدني السوري الأصلي الذي دفعت به إبلا إلى الوجود .

## رابعاً: الآلهة الامورية الشامية

لعبت إبلا وماري دوراً هاماً في نشر الديانة الامورية في بلاد الشام ، وما أن تكونت المدن الامورية هناك حتى أصبح لكل مدينة خصوصيتها وإلها الخاص . ولأن الاموريين لم يجتمعوا في الشام ضمن دولة كبيرة واحدة بل ظلوا على نظام دولة المدينة حيث كل مدينة تحافظ على استقلالها وعبادتها . . . لذلك زادت الشقة بين هذه المدن وبدت مع مطلع الالف الاول قبل الميلاد وكأنها دول صغيرة مستقلة بل ومحاربة في كثير من الأحيان .

ولأن جمع التراث الروحي لهذه المدن ما زال قائماً فاننا لن نستطيع التوسيع في دراسته إلا بقدر ما تعرفنا الآثار على ذلك . كذلك فإن اللغة الامورية (وهي إحدى اللغات السامية) تشتهر إلى عدة لهجات في بلاد الشام بحسب المدن والمماليك هناك ، مما جعل التعامل مع إرث هذه اللغة أمراً صعباً .

إن وضع شجرة الآلهة الامورية شامية أمر في غاية الصعوبة بسبب تنوع التراث الاموري ، ويسبب اختفاء الآلهة القديمة (الأم والكونية) والاقتصرار على إله قومي لكل مدينة أو مملكة مع زوجة لهذا الإله وأحياناً يكون هناك ابن لها أو آلهة مرافقون كما سنرى .

لكل هذه الأسباب ستكون شجرة الآلهة الامورية الشامية مرتبة على الإله القومي للمدن والمماليك الامورية وعائليه ومرافقيه وليس على أساس سياق النسب والتسلسل من الآلهة القديمة والكونية نزولاً إلى الآلهة الكوكبية والسفلى .

تعرفنا على أهم المماليك الامورية الشامية في سوريا والأردن خلال الألفين الثاني والأول قبل الميلاد . ولم تمنحنا الآثار ، إلى الآن ، فكرة واسعة عن منظومات الآلهة في هذه المماليك ولكننا نتعرف دائماً على إله قومي أساسياً مع زوجته وهناك آلهة أخرى وقليلة مرافقة لكل منها .

### الآلهة الامورية في سوريا القديمة

ظلت مملكة إبلا متمسكة بالإله القومي لها (دجن) الذي كان يعكس على مراحل مختلفة ظواهر الشمس والطقس والخصب ولكن صفة إله الطقس كانت هي الغالبة .

وكانت الإلهة الأنثى هي (بلاتو) التي حملت صفات الإلهة الام والإلهة العذراء معاً .

أما (عمورو) فقد كان إلهها القومي هو (أمورو) ذلك الإله الأموي القديم الذي كان يطلق عليه (مارتو) في اللغة السومرية . . ويرجح أن إسم مملكة عمورو اشتقت من إسم هذا الإله او من إسم الشعب الأموي القديم .

ونرجح ان اسم (عشيرتا) كان إسماً للإلهة الزوجة لأن هناك الكثير من الأسماء تحمل أسمها وأشهرها اسم الملك (عبدي عشيرتا) أي عبد الإلهة عشيرتا ولا شك ان هذه الإلهة لا تختلف في مواصفاتها عن الإلهة عشيرا التي جمعت صفات الأمومة والخصب كما عرفا .

أما في كركميش فقد عبد الإله (كميش) الذي ظهر في إبلا . . ويبدو أن هذه الإله الطقسي كان شمسي النزعة ، كما ان اسم (كركميش) اي جبل كميش الذي يعني في أحد وجوهه (جبل الشمس) . والإلهة الأنثى المقابلة له هي عشتار كميش التي تحمل صفات الحرب والخصب والحب معاً .

وتبرز لنا في ماري (إلهة الينبوع) التي لا نعرف اسمها الصريح رغم اعتقادنا أنها قرينة إله الماء (إيا) وأن شكلها يوحي بصفات تقرها من الإلهة عشتار (شكل 20) .  
ورغم ذلك ظلّ الإله داجون هو الإله الرئيس وزوجته عشتار .



شكل (20)  
ردة الينبوع  
تمثال عثر عليه في ماري

وفي يمحاض عبد (حدد) كإله رئيسي وزوجته عشتار وكذلك في الآخ.

وفي الأردن القديم عبدت إلهة مختلفة في الملك الأردنية وفيما يلي هذا الجدول الذي يلخص أهم الآلهة الأمورية في بلاد الشام القديم :

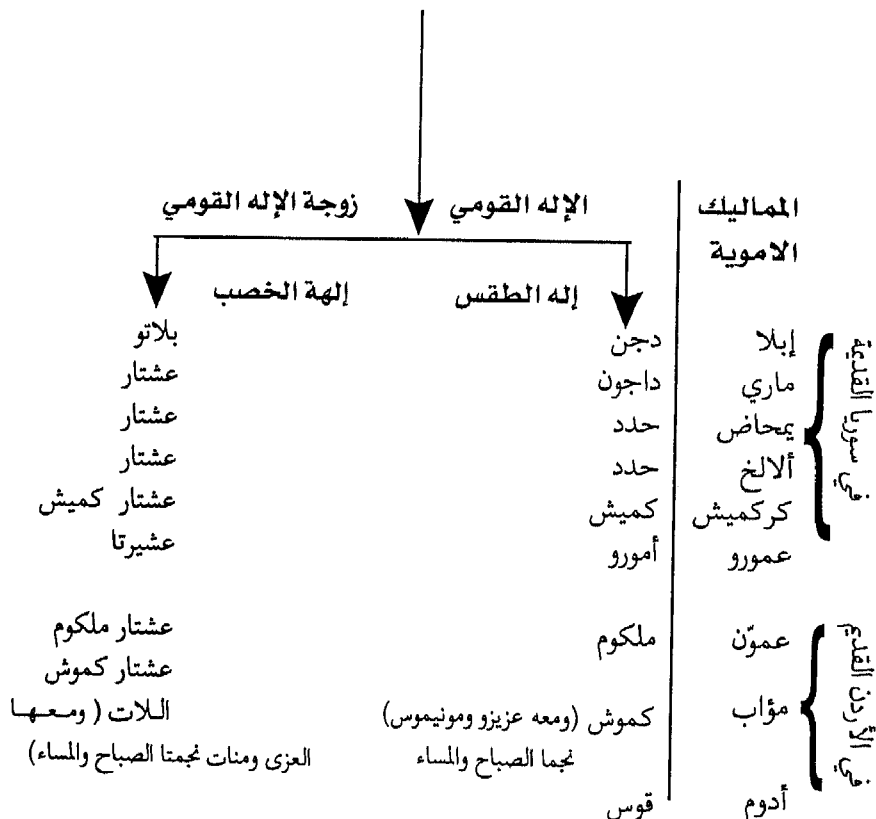
### جدول (5)

## شجرة الأئمة الأموية الشامية

### وضع وتصميم : خرغل الماجدي

أمور

### الأدلة والأدلة الموري الأدلة



## الإلهة الأمورية في الأردن القديم

حفلت المدن والممالك الأمورية المحلية في الأردن القديم منذ العصر البرونزي القديم والمتوسط والحديث بآلهة وأساطير مختلفة لكننا لا نعرف عنها شيئاً بسبب غياب الآثار الدالة عليها . فلا شك أن مالك الشوتو العليا والسفلى والكوشان كان لها في العصر البرونزي المتوسط نظامها الدين الخاص . ولا شك أن مالك سيحون وباشان وسعير في العصر البرونزي الحدث كان لها آلهتها وأساطيرها .

ومع اقتراب العصر الحديدي (في حدود 1200) قام ظهرت مالك أردنية جديدة كانت وريثة تلك الممالك الأمورية في العصر البرونزي والقرب من حيث اللغة والديانة إلى الأموريين .

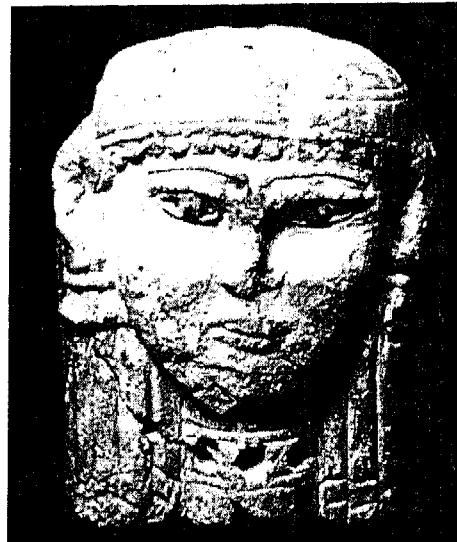
## عمون

الإله القومي (الرئيسي) للعمونيين هو الإله (ملكوم) والذي يعني (ملك) ويرجع أن اسمه وطبيعته يقتربان من اسم وطبيعة الإله (ملكارت) الذي يعني اسمه (ملك القرية) أو الأصح (ملك الأرض) هو إله كنעני . ونرجح أن يكون التنوبين القديم (بحرف م) والملاصق بكلمة ملك في اسم (ملكوم) ناتج عن مصدر الاسم الأصلي وهو (ملك - أم) . اي الملك المرتبط بالإلهة الأم أو (ملك الريح) باعتبار ان (إم) هي الريح وقد يدل ذلك على النار حيث النار هي ملك الريح وقد ارتبط الإله ملكوم بالاضاحي واقتربى عليه العبريون كثيراً عندما ذكروا بأنه كان إله الأضاحي البشرية وخصوصاً الأطفال وان له ثماناً نحاسياً برأس عجل يجلس على عرش من نحاس وكان التمثال مجوفاً يضعون فيه الحطب والنار ويقدمون للتمثال أضاحي الأطفال التي تخترق . . وهذه تسويفات كانقصد منها التنكيل بالإلهة من غير الإله (يهوا) إله العبرانيين ، وقد ذكرت اسفار التوراة ان الملك داود سرق تاج ملكوم في إحدى غزواته ووضعه على راسه ، وان سليمان بنى له معبداً في جبل الزيتون مع الإلهة (عشтарة) والإله (كموش) .

وهذا يعني أن العبريين عبدوه على جبل الزيتون وفي وادي هنوم مقابل الهيكل المقدس في القدس .

أما الإلهة الانثى زوجته فقد كانت (عشтар ملكوم) التي لا نعرف اسمها الدقيق ولربما كان اسمها هذا هو (عمون) وربما كانت منحوتة السيدة ذات الوجه المزدوج المعروضة في

متحف عمان هي هذه الإلهة ولا شك ان من صفاتها الحب والجمال إضافة الى القوة وال الحرب والامومة (انظر الماجدي 1997: 143).



شكل (21)

تمثال الإلهة عشتار ملکوم

### مؤاب

كان الإله (بعل بور) إلهًا ذا جذر كنعاني ، وكان يعبد في مؤاب لكنه لا يشكل الإله القومي للمؤابيين فقد عبده الكاهن الأرامي المقيم في مؤاب (بلعام) ، وكان هذا الإله يوصف دائمًا بالصراخ فقد كان فاغرا الفم ، وربما كان محبًا للأصاحي ومتميzaً بالتهم الملحوم .

أما الإله القومي للمؤابيين فهو الإله (كموش) الذي عبد في إبلا وكركميش قبل مؤاب ، وقد ورد اسمه بالخط المسماري على الأشكال التالية : ( انظر ادزارد 1987: 237)

1- كا - مو - سو - نا - أو - بي (كاموسو نا أدبي)

2- كا - مو - شو - ي - لو (كاموشو يلو)

3- دينجر - كا - مو - شو - شار (الإله كاموشو شار)

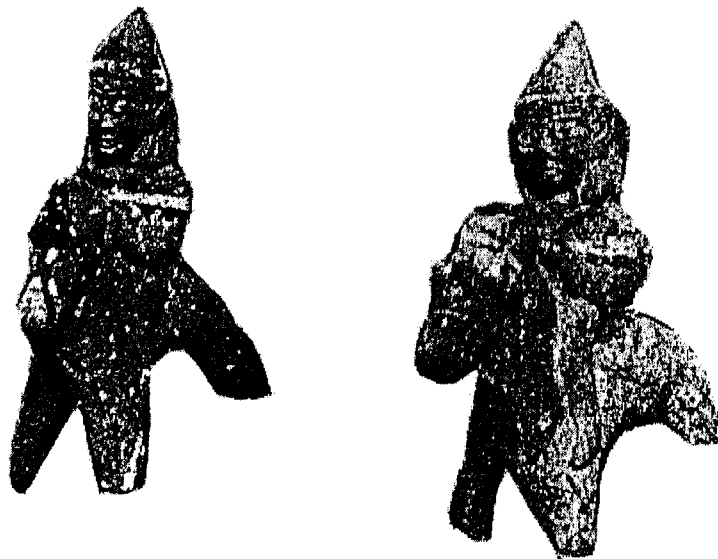
وربما مثله الإله المؤابي المحارب الذي وجد قرب جبل شيشان (شكل ٢٢) كان يقابل إله العالم الأسفل السومري والبابلي (نرجال) فهو إله حروب أو أبوة وهو إله شمسي أيضاً، وفي مراجع أخرى كان يقابل الإله (أريس) لذلك كانت عاصمة دولة مؤاب تدعى (أرسو بوليس) كما يظهر على نقوش النقود كإله مقاتل بين شعتين (المراجع السابق) .



شكل (22)

الإله المؤابي المحارب الذي يشبه الإله بعل / منطقة رجم العبد على حافة جبل شيشان حوالي القرن 12-13 ق.م

يرتبط الإله كوش بإلهين آخرين ويشكل معهما ثالوثاً كوكبياً، والإلهان هما (عزيزو) و(نعم). وينظر للإله كمش هنا كإله يمثل الشمس، أما الإله (عزيزو) فهو الإله الذي يتقدم الشمس عند شروقها وتسمية المراجع الأغريقية (أزيروس) Azizos وهو على هذا الأساس يكون (نجم الصباح) وبذلك ينتحل صفة الإلهة عشتار عندما تكون إلهة للزهرة التي تسبق شروق الشمس، ولذلك تتوخى الدقة يمكننا القول انه يتمثل صفة الإلهة إيزيس التي توصف بأنها نجمة الغسق، ولنلاحظ اقتراب اسم ايزيس أو العزى من اسم اعزيزو او عزيزو . ووصف هذا الإله في مؤاب بأنه الإله الخيال الذي هو إله الحرب والقتال حيث تظهر تماثيله الصغيرة راكباً على جواد استعداداً للقتال ويسمى بها الآثاريون باسم (راكب الحصان) شكل (23) .



شكل (23)

راكبا الحصان: منحوتات طينية قد تمثل الإلهين (كموش) و (عزيزو) وهما إلهان الحرب والقتال عند المؤابيين.

أما الإله الآخر فهو الإله (منعم) أو (منيم) ويطلق عليه الاغريق (مونيموس Monimos) الذي يتبع الشمس في غروبها ، ويُعْكَنَ ان نسميه (نجم المساء) وهو بذلك يأخذ أيضاً صفة عشتار كنجمة للمساء (الزهرة) وهو مصرياً يقابل نفتيس التي توصف بانها تمثل (غروب الشمس) .

وهذا يعني ان الاموريين في مؤاب امتلكوا إلهين مذكرين لكوكب الزهرة هما (العزيز) و (المنعم) . واذا عدنا الى الآلهة الكنعانية (الجاورة للأمورية) فسنجد أن هذين الإلهين هما (شهر) و (شاليم) ويسميان ايضاً (شحر وسالم) ويوصفان على التوالي بأنهما نجماً (الخير والعطاء) . . . وهو ما يقابل وصفهما عند الاموريين (العز والإنعم) . . . وتنذر الأساطير الكنعانية مولدهما من عنق الإله ايل لاختيه (عشيرة وعشتارة) حيث يولد هذان الإلهان دون مضاجعة جنسية ويرضعن من ثدي الإلهة الأم (عشيرة) (انظر الماجدي 1999:96) .

المقابل الانثوي للإله كموش والتي عبدت في مؤاب هي (عشتار كموش) والتي ذكرت مع الإله (كموش) في مسلة ميشع الشهيرة ولقد كان الإله كموش هو الذي يحدد المدن التي يجب انتزاعها وكان هذا يتم عن طريق كاهنة الأكبر او مباشرة عندما يزوره الملك ، وعندما ينتصر الملك يكون هو الذي نصره ، ويقتل الأعداء كأضحيات له وزوجته ويقدم الأسرى خدمًا له ، وتقديم الغنائم له ، خصوصاً الغنائم التي تخص إله أعدائه (يهوا) ، فقد قدم ميشع بين يديه (موقد يهوا) ويجب على الملك بعد اي انتصار ان يقوم باعمال عمرانية باسمه وأولها بناء معبد جديد له او اعادة اعمار معابد قدية ، ، (الماجدي 1997: 159) .

وتقاز عشتار كموش بصفاتها الحربية وتعرف كإلهة أضاحٍ في الوقت نفسه .

### آدوم

الإله (قوس) هو الإله القومي في آدوم ، ويظهر لنا هذا الإله في صنيعة (قوس قزح) ضمن آلهة قديمة ربما كانت أكديّة في العراق القديم حيث يظهر في قائمة اسماء الآلهة الأكادية التي تسبب الامراض في الشرسوف) (انظر البدرى 1976: 56) .

ويظهر هذا الإله كذلك في عبادات القبائل شمال الجزيرة العربية تحت اسم (كوز) أو (كوزي) الذي يمثل قوس القزح ، حيث عبد الإله (قزح) في الجزيرة ، ولا شك أنه كان يمثل قوس القزح الرامي الذي كانت نباله البرق وكان قوسه قوس قزح ، فقد كان إله الجبال والبرق والرعد والمطر . وكان العرب يحافظون على عبادته بقرب مكة ، فهو يقابل حدد إله المطر عند السوريين وريشب إله الحرب عند البابليين ، وصفة قزح تواافق الآلهة التي كانت تمثل وظيفة إله الحرب مثل أبو لو الإغريقي (انظر خان 1981: 141) .

### تحولات الإله أمورو

شكلّ الأموريون أوسع تجمع سامي قديم على الإطلاق ، وانتشروا في مختلف اتجاهات الشرق الأدنى القديم وخصوصاً ما يمثل حالياً الوطن العربي فقد انتشروا غرباً باتجاه الشام وجنوباً باتجاه الجزيرة وأوصلوا انتشارهم نحو مصر ثم شمال إفريقيا .

ولا شك ان آلهتهم تبدلت وتنوعت خلال رحيلهم الطويل والواسع هذا ، لكنّ الهمم القومي (أمورو) الذي اشتقت من إله السماء (مر) حافظ على خصائصه رغم ان اسماءه تبدلت وتنوعت .

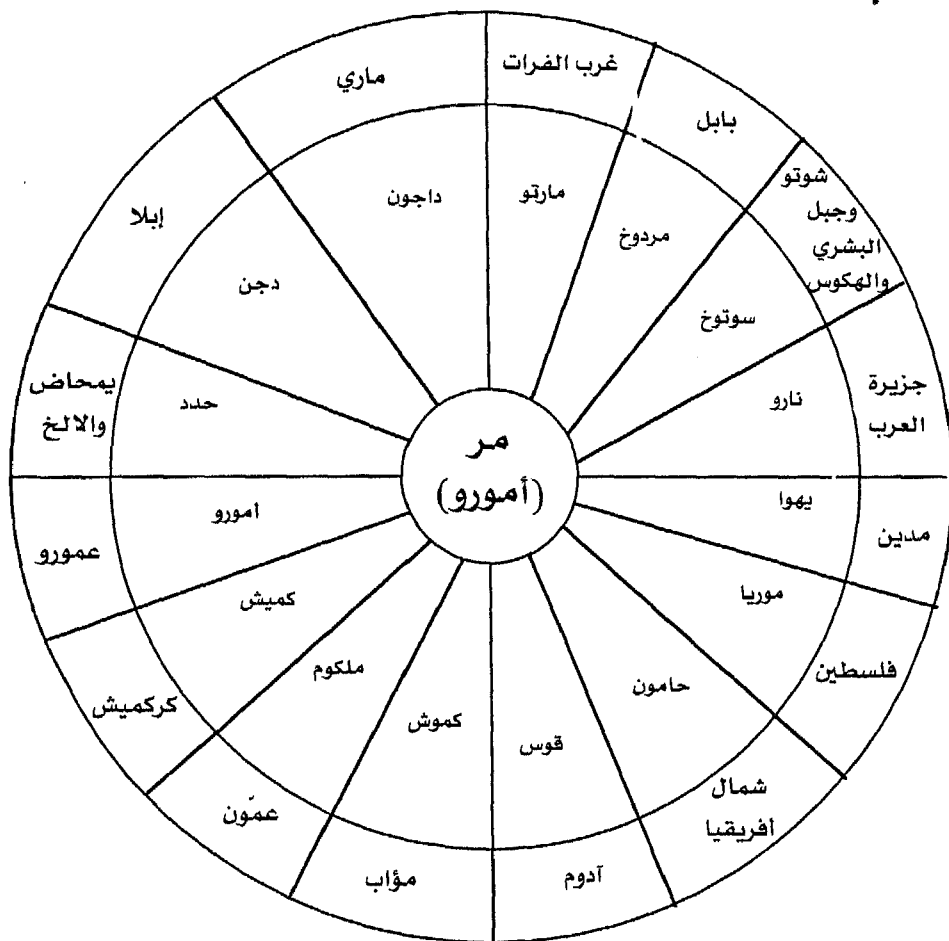
فقد كان يسمى امورو او مارتو غرب الفرات ثم صار اسمه مردوخ عندما كون الأموريون دولتهم في بابل ، وفي جيل البشري كان هناك أقوام الشوتو او الشوتو من الأموريين والذين اتخذوا من جبل البشري (باسار) مكاناً لهم ثم انطلقوا نحو شمال ووسط الاردن وكوئوا شوتو العليا وشوتو السفلية .

ونرى أن هؤلاء الشوتو كانوا أساس الهكسوس الذين غزوا مصر ولذلك توجب تعديل تفسير لفظ ومعنى الكلمة المصرية الدالة على الهكسوس (هك هست  $HK_3H_3ST$ ) والتي فسرها العلماء على أن معناها هو (حكام البلاد الأجنبية) أو (ملوك الرعاة) ونفترض لها معنى آخر هو (أمراء الشوتو) أو (أمراء الشوتون) . ولكي نبرهن على صحة ما ذهبنا إليه نقول ان هؤلاء الشوتو (شوت) اشتقو اسمهم من اسم الهنهم القومي (ست) وهي عادة أمورية تجدها بوضوح عندما تسموا وهم في بلاد الرافدين باسم إلهنهم القومي هناك (مر) . لكن هذا الإله محلي عند المصريين يقترب منه في اللفظ والوظيفة وهو (ست) ان الصحراء والليل ، وهو ما حصل بالضبط مع الأموريين القدماء عندما دخلوا بابل وحوّلوا إلهنهم القومي (مارتو الى مارتوخ او مردوخ) الذي هو إله محلي سوري الاسم في الحالتين (شوتخ) و(مردوخ) (انظر شكل 24) .



شكل (24)

الإله ست أو (شوتخ) ورموز الحيوانية



شكل (25)

تخطيط يوضح تحولات الإله أمورو (مر)

وأشكاله في منطقة الشرق الأدنى

وكانت جزيرة العرب تسمى (نارو) نسبة إلى الإله نارو وهو إله الطقس والصحراء والنار في التاريخ القديم للجزيرة . ونرجح ان (أمورو) هو مصدر الإله (يهوا) إلى مدين الذي صار فيما بعد إله العبريين ، وفي فلسطين هناك اشارات لوجود اسم (موريا) الذي نرجح ان يكون وجهاً من وجوه أمورو .

ولا تختلف صفات الإله (حامون) اله البربر القديم في شمال افريقيا عن الإله أمورو خصوصاً ان اسم أمورو ما زال باقياً في الاسم القديم للمغرب الأقصى (موريتانيا) .

وفي ادوم نرى صفات قوس ، وفي مأواب كموش وفي عمون ملكوم وهي ممالك أمورية آرامية خلبيطة في شرق الاردن اما في سوريا القديمة فنجد كموش في كركميش وأمورو كما هو في مملكة عمورو وحدد في يهاضن والأفع ودجن في إبلا وماري وهكذا نرى ان الإله أمروا غطى مساحة واسعة جداً من التاريخ الروحي للشرق الادنى القديم . وأن هناك تبدلات واسعة حصلت مع انتشاره (شكل 25)

## خامساً: الشجرة الشاملة للآلهة الأمورية

بعد أن استعرضنا طويلاً الاشجار المحلية للآلهة أهم الأقوام الأمورية التي تعرفنا على عبادتها . سنضع الأن شجرة شاملة للآلهة الأمورية تجمع مصامين الاشجار السابقة .

تبعد هذه الشجرة بالآلهة الأم (إم) إله الهواء القديمة جداً والتي تنتج عنها محيط الأرض والسماء (أر - مر) أو (مر - أر) وهذا انقسم بعد حين إلى السماء (مر) والأرض (أر) .

وهنا تدخل تسميات أكديية ظلت في التراث الأموري هي أن (مر) كان مقابلـاً (آنو) وأن (أر) كانت مقابلـة لإلهـة الأرض (أوراش) ومن هؤلاء الإلهـين الأكديـين ظهر الآلهـة (إيا) إلهـ الماء والإلهـة (ننسينا) إلهـة الطـبـ والـهـةـ مدينةـ إيسـنـ والإـلهـ (إنـيلـ) .

ثم يظهر جيل الآلهـةـ الكـبرـىـ الأولـ وهوـ جـيلـ الآلهـةـ العـانـصـرـ الأـربـعـةـ (المـاءـ ،ـ والـهـوـاءـ ،ـ والـنـارـ)ـ .ـ حيثـ يـظـهـرـ إـلـهـ إـيـاـ (إـلـهـ المـاءـ)ـ وـإـلـهـ مـارـتـوـ إـلـهـ الـهـوـاءـ وـالـعـاصـفـةـ وـمـعـهـ إـلـهـ السـوـمـرـيـ الأـصـلـ إـنـيلـ .ـ وـإـلـهـ النـارـ بـلـاتـوـ وـشـالـاـ وـإـلـهـ الـأـرـضـيـهـ مـارـتـرـومـ .ـ

وـتـخـرـجـ منـ هـذـهـ الآـلـهـةـ مـجـامـعـ تـشـيرـ إـلـىـ التـجـمـعـاتـ الـمـخـتـلـفـةـ لـلـآـلـهـةـ الـأـمـورـيـةـ الـقـومـيـةـ حـسـبـ أـمـاـكـنـهـ كـإـلـهـ مـرـدـوـخـ فـيـ بـاـبـلـ وـسـوـتـخـ فـيـ شـوـتـوـ وـنـارـوـ فـيـ الـجـزـيـرـةـ وـيـهـواـ فـيـ مـدـيـنـ

وـآـلـهـةـ سـوـرـيـاـ حـدـدـ وـدـجـنـ ..ـ الـخـ .ـ وـمـعـ هـذـهـ آـلـهـةـ تـظـهـرـ بـدـاـيـاتـ آـلـهـةـ الـكـوـاـكـبـ وـالـعـالـمـ

الـأـسـفـلـ الـمـوـضـعـةـ فـيـ شـجـرـةـ آـلـهـةـ .ـ

وـهـكـذـاـ تـنـظـوـيـ شـجـرـةـ آـلـهـةـ الـأـمـورـيـةـ عـلـىـ عـدـدـ هـائـلـ مـنـ آـلـهـةـ الـمـنـاثـرـ فـيـ حـضـارـاتـ

## مخطّط رقم 3

**الشجرة الشاملة لالله الألّاموريّة**

وضع وتصميم: خر عل الماجدي

انظر صفحة (141) في آخر الكتاب

وبيانات مختلفة ، وقد تحدثنا عن أغلبها في الصفحات السابقة ولا نرى ضرورة للعودة إليها هنا .

## المبحث الثاني

### تجليات الأساطير الأمورية: مر ومره-آدم وحواء الأموريين

ليس هناك ما يشير إلى وجود أسطورة خلق الإنسان الأمورية ولكننا نعتقد بوجودها ، فهي إما ذهبت أدراج الرياح ولم تدونها يدّ أو أن الآثار الأمورية لم تجد بها بعد .

في كتابنا (المعتقدات الكنعانية) حاولنا رسم إطار عام لاستطورة خلق الإنسان الكنعانية قياساً على بعض الاستنتاجات العامة التي تخص الآلهة الحقيقية الكنعانية القديمة والتي نفضل العودة إليها ، وقياساً على ما استنتجناه هناك نرى أن استطورة خلق الإنسان الأمورية أخذت ذات السلوك ، فقد كان هناك إله السماء (مر) وإلهة الأرض (أر) وقد خلق هذان الإلهان الإنسان الأول الذكر والأنثى على صورتيهما بل وإن هذين الإنسانين أحذنا إسميهما من هذين الإلهين .

كان اسم الرجل الأول مشابهاً لاسم إله السماء الذكر (مر) وهو ما يفسر شيوخ الكلمة (إمرء) في اللغة العربية التي تدل على الرجل .

أما اسم المرأة الأولى فلم يكن مشابهاً لاسم إلهة الأرض (أر) بل كان تأثيناً لاسم الرجل وبذلك يكون (مرة) ومازلنا حتى يومنا هذا نسمى المرأة (مره) في لهجاتنا الشعبية ، كذلك نرى أن اسم إمرأة ومرأة تطوراً عن اسم (مرة) وهو اسم المرأة الأولى أو حواء الأولى في المثولوجيا الأمورية .

وهكذا يكون (مر) و (مرة) اسمين لأدم وحواء الأموريين لكننا بطبيعة الحال لا نستطيع التكهن بتفاصيل استطورة خلقهما لأنعدام أية إشارة تذهب في هذا الاتجاه ، وبذلك نخلص إلى أن المزدوج اللغوي العربي (إمرء وإمرأة) يحمل في أعماقه مثولوجيا خلق آدم وحواء الأموريين .

## الرموز والكائنات الخرافية الامورية

ظهرت بعض الرموز الامورية الدينية التي تعبر عن الآلهة مثل رموز الكواكب والآلهة . . . وقد اظهرت بعض الاختام الاسطوانية الابلائية بشكل خاص رموزاً متنوعة منها رمز الشجرة ذات الحلقات وهو رمز من اصل سومري يرمز للإلهة عشتار كما في الشكل (26). ورمز النجمة الشمانية المشعة المحملة على عمود والتي ترمز العشتار ايضا .



شكل (26)

طبقات ورسوم توضيحية لأختام اسطوانية من ابلا

وهناك الشوكة المتعددة الشعاب رمز الإله حدد ورمز الصاعقة المكشرة للاله حدود ورموز أخرى .

أما الكائنات الخرافية الامورية فلا غلوك عنها معلومات كثيرة وهناك رمز الحمامات السماوية (إياهو) الذي ظهر على جداريات قصر ملك ماري (زمري لم) ونرى أن إسم

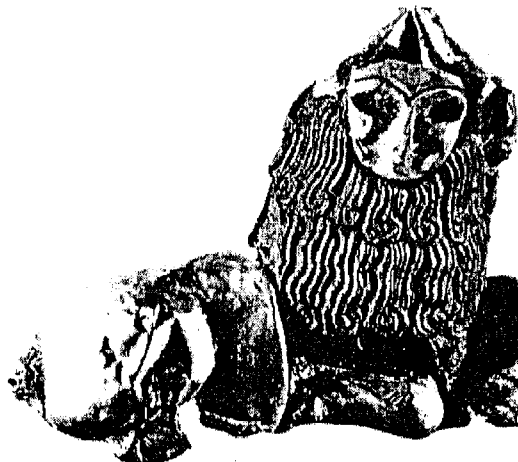
(إياهو Iahu) هو الجذر السومري (أو الأموري !!) الذي ظهر منه اسم الإله (يهوا) العبري وهو يدل على الهواء وعلى آلهة الهواء الآخرين مثل إنليل وأمورو وحتى (ام !!) شكل (27) ويظهر الأسد المجنح والمتوج في نفس الشكل ويمكن ان يشير الى الإلهة عشتار صاحبة مادة هذه الجداريات الأمورية في ماري .

ومن إبلا يظهر الثور البري برأس انسان وهو ذو قرون تدل على الألوهية وذو لحية مسرحة ومصنوع من الذهب والستياتيت والخشب شكل (28) الذي يذكرنا بالانسان الثور (أگود لولو) الذي ظهر في منحوتات سومرية مشابهة قبل ظهوره في إبلا .



شكل (27)

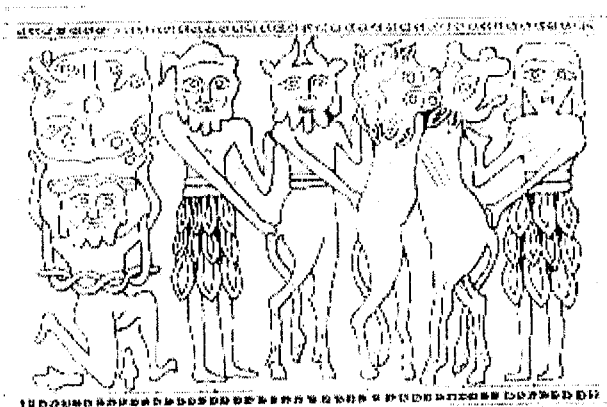
قطع من جداريات قصر رمزي لم وتبصر فيه الحمامنة السماوية (إياهو) والأسد المجنح والمتوج / ماري الذي ظهر في منحوتات سومرية مشابهة قبل ظهوره في إبلا



شكل (28)

تمثال ثور بري برأس إنسان / إبلا

ومن إبلا يظهر الإنسان الثور واقفاً على قائمتين خلف اسد يعض ثوراً من عنقه فيما تقف امرأة خلف الثور ويقف خلف الإنسان الثور رجل يلبس ذات التنورة القصيرة التي تلبسها المرأة ، وفي أقصى يسار الصورة يجلس رجل على ركبته محاطاً بالأفاعي وهو يرفع لوحاً يحتوي على أربعة وجوه .



شكل (29)

الإنسان الثور خلف الأسد

أما الإنسان الطير فيظهر في بعض طبعات الاختام الإبلائية مثل الختم الموضح في الشكل (30) حيث يظهر شخصان واقفان لهما رأس طير وبينهما طير مرفوع الجناحين رعا كان وجهه بشرياً .



شكل (30)  
الانسان الطير في طبعة ختم إبلائي

أما الكائنات الجنّحة التي تعبر عن الجن فتظهر في ختم اسطواني داين دبوس ذهبي وللختم غطاء ذهبي من إبلا شكل (31) حيث يظهر ستة رجال كل اثنين متقابلين ، بعض برؤوس اسود وأحد هم برأس طير والوسطان لهما أجنحة مرتفعة الى الأعلى وكل واحد فيهم يحمل آلة بيده اليسرى وجميعهم يحملون اسود من أرجلهم وهو يتذلون الى الأسفل .  
وين الشخصين اللذين على اليمين وللذين على اليسار زهرة لها أحد عشر ورقة زهرية (شكل 31) .

و واضح أن المشهد بأكمله يشير الى تقديم الأضاحي لكننا لا نعرف دور الكائنات الخرافية (الانسان الأسد والانسان الثور والانسان الطير) .



شكل (31)

**ختم اسطواني من إبلا داخل دبو ذهبي يجمع الإنسان الأسد والانسان الثور والانسان الطير في مشهد تقديم الأضاحي.**

وتعكس لنا هذه الكائنات الخرافية ميلاً وجدانياً عند الأمويين لدمج صفات واشكال الإله (مر) وزوجته (مرتروم) بالانسان فقد كانت من رموز (مر) ومارتو الثور والطير وكان الأسد لصيقاً بزوجته مرتروم وعشثار وهكذا نرى أن هذه الكائنات ليست اعتباطية بل هي مثلات خفية وعميقة لرموز الآلهة الكبرى عند الأمويين .

الفصل الثالث

## الطقوس واللاهوت والشرع

(عند الأموريين)



إذا أدلى مواطن بشهادة كاذبة في  
دعوى ، ولم يثبت صحة  
الكلمات التي أدلى بها وكانت  
تلك الدعوى تتعلق بالحياة فان  
ذلك المواطن يعذب .

المادة 3 من شريعة  
سمورابي .

كاهن أو ملك من إبلا تمثال خشبي محترق  
الألف الثالث قبل الميلاد .



كنا في مؤلفاتنا السابقة عن الأديان نفرد لكلٍّ من الطقوس واللاهوت والشائع فصلاً خاصاً وذلك لوفرة المادة التي نتحدث عنها . أما في حالة الأموريين فلا نملك الكثير من الآثار والشواهد التي تشير لكل واحد من هذه الحقول الثلاثة باستثناء الشرائع التي فضلنا أن لا نتوسع فيها لاشتراك مادتها مع الشرائع البابلية وغيرها .

ومعروفٌ أن الأساطير والطقوس واللاهوت تشكل المكونات الأساسية لكل دين في حين تشكل الأخلاق والشائع المكونات الثانوية . وبذلك نكون قد جمعنا في هذا الفصل ما يتعلّق ببعض المكونات الأساسية (الطقوس واللاهوت) وببعض المكونات الثانوية (الشائع) .

والحقيقة أن توصيف وتحليل الطقوس واللاهوت عند الآراميين من الأمور الشاقة والمستعصية على البحث بسبب من ندرة الآثار والنصوص المؤيدة لذلك . كما أن الشرائع الأمورية تخضع هي الأخرى لاتجاهات عديدة في البحث فالشائع التي سبقت شريعة حمورابي هي ما بين سومرية وأمورية ولكن شريعة حمورابي تنتهي لحضارة بابل برمتها ، تلك الحضارة التي ساهمت فيها أقوام أمورية وكيشية وأرامية وكلدانية . ولا نستطيع الجزم بأن شريعة حمورابي تمثل الأموريين تماماً لأنها شريعة مدينة أمورية متحضرة لا شريعة أقوام صحراوية (وهي الصفة الغالبة على الأموريين) .

سنتناول في هذا الفصل بعض الطقوس الأمورية وبعض اللاهوت الأموري وبعض الشرائع والأخلاق الأمورية تاركين إمكانية التوسيع وسد النقص لفرصة أخرى .

إذا كان البحث عن الآلهة والأساطير الأمورية أمراً صعباً فإن وصف النصوص والشعائر الأمورية هو الأمر الأشد صعوبة لعدم توفر النصوص التي توضح ذلك . والطقوس ، كما هو معروف ، تشكل الجانب العملي من أي ديانةٍ أو عبادة ولذلك تبقى أسيرة الممارسات العملية وتهرب من الوصف النظري .

لا نعرف طبيعة الصلاة التي كان يقوم بها المعبد الأموري خارج وداخل المعبد ، لكن شكل المعابد الذي يشير إلى وجود الحرم والحراب يوحى بالطريقة التقليدية لأداء الصلاة داخل الحرم وأمام الحراب .

ويهمنا أن نشير إلى أن هياكل العراء الأمورية والأحجار المنتصبة في الصحراء أو الأماكن العالية كانت بمثابة أماكن للتعبد والتبرك .

كان تقديم الأضاحي أمراً شائعاً عند الأمويين وكانت الأضاحي ، في الغالب ، من النوع الحيواني . وكان الإلائيون يقومون بعملية طواف تمايل الآلهة (الأصنام) وجلب التقدمات إلى المذبح وقد وضع الإلائيون تقوياً للأضاحي التي تقدم للألهة وأسموا الأشهر بها (القيم 78:1989) :

شهر السيد (دجن) : إيت - بي - لي .

شهر أشتاتي : إيتوا - نيدا - أشتاتي

شهر حدد : إيتوا - نيدا - حدد

شهر عشتار : إيتوا - أما - راما

شهر آداما : إيتوا - اداما - أوم

شهر قاميش : إيتوا - نيدا - كاميش

شهر البلدان : إيتوا - أر - مي

شهر المذبح : إيتوا - حولمو - حور - مو

وكان لكل إله من الآلهة المعروفة أشهر معينة تقدم له فيها الأضاحي وهناك أعياد معينة منها ، في إبلا ، عيد الحصاد في الشهر الحادي عشر (شهر آب) وعيد الأرض وعيد الطهارة وعيد المداخن وغيرها .

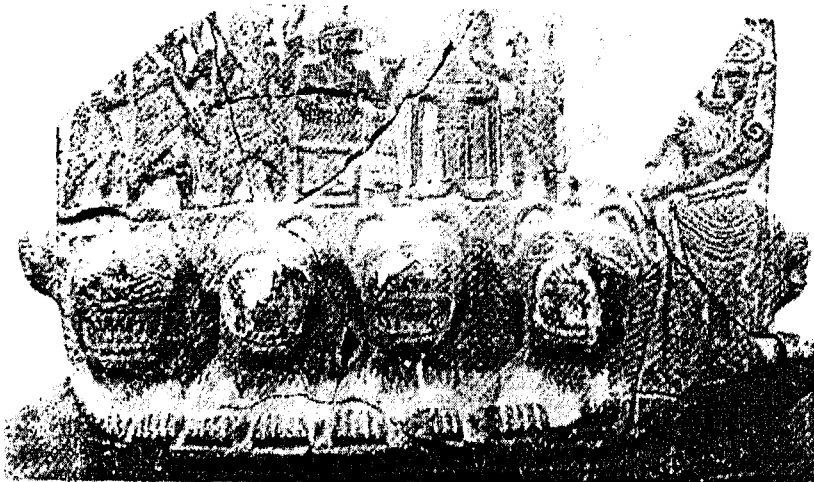
وكان تقديم التمايل طقساً مهماً من الطقوس الأمورية فهي أثمن هدية يقدمها العابد للعبد .

وكانت المعابد تحتوي على مذابح حجرية وأحواض تطهيرية لأداء طقوس التضحية مثل المذبح والخوض الذي عثر عليه في أحد معابد إبلا وهو مزین بمنحوتات بارزة تدل على الإلهة عشتار أو زوجة دجن ومشاهد للآلهة وللأسود وهو تحمل هذه المشاهد (شكل 32) .

أما طقوس ما بعد الموت الأمورية فلا نستطيع التكهن بها إذ لم نعثر على ما يشير إلى تفاصيلها ، رغم أن الكثير من القبور التي عُدّت أمورية كانت تحتوي على أوانٍ فخارية للماء

والطعام ولكننا لا نستطيع بناء فرضيات على هذه الآثار البسيطة ولا نستطيع القول باعتقاد الأموريين بطبيعة حياة ما بعد الموت .

لكن الأموريين اكتسبوا حيشما حلّ العقائد الجنائزية الخاصة بالأقوام الذين جاوروهم أو اخترلطاوا بهم .



شكل (32)

منبج وحوض تطهيري عثر عليه في إبلا

### طقوس الزواج المقدس

لعل أشهر الطقوس الأمورية في المدن كان طقس الزواج المقدس الذي هو عبارة عن مجموعة طقوس متداخلة ومركبة مع بعضها كانت تتكون منذ العصر السومري وتواصلًا مع العصر الأكدي ثم العصر الأموري من الطقوس الآتية :

1-احتفالات معبد الإلهة / الكاهنة ووصول موكب الملك إليها .

2-طقوس تقديم الإلهة / الكاهنة إلى الملك الإله .

### 3-طقس المضاجعة .

#### 4-احتفالات القصف والأفراح والنشوة حول المعبد وفي الساحات العامة .

وكان هذا الطقس في بداية نشأته إلهياً أي يتضمن زواج دموزي من إنانا . ويبدو أن ظهور دموزي كملك مرتبط إلى حد بعيد بتحول نوعي في طقس الزواج الإلهي المقدس ، فقد أصبح الزواج ملوكياً وأصبح الملك مثلاً للإله وفقدت الإلهة مركزيتها وأصبحت تتمثلها الكاهنة العليا المقدسة في طقس الزواج المقدس وهذا يعني أن الرجل عندما أصبح هو الحاكم والملك احتفظت المرأة بمحكماتها المقدسة المتعددة من إنانا في شخصية الكاهنة العليا ، وهكذا أصبح الملك أيضاً يمثل دموزي أو يخلع عليه هذا اللقب .

ولعل أشهر نصيبي، أمروريين حول هذا الموضوع وصلا من ملكي إيسن إيدن داجان (1935-1974) ق.م وهو ثالث ملك لمملكة إيسن والملك ايشمي داجان (1953-1954) ق.م تبدأ المرحلة الأولى من الزواج المقدس بتهيئة القصر حيث يتم نصب الفراش الذي سيتيم عليه الزواج والذي تخلط به أغصان وأخشاب الأرز وباقات الأسل ، ثم تبدأ مرحلة استحمام م الإله والملك معاً وهو نوع من التعميد أو الاغتسال قبل الزواج ثم تُنقل الإلهة الكاهنة إلى القاعة الخاصة بالزواج حيث تنشر الطيوب على أرضها ثم يتبعها الملك ويقوم بمضاجعتها في الفراش المقدس .

وأمر الملك بأقامة منصة لسيدة القصر

حيث اضطجع معها العاهل الإلهي  
من أجل ضمان حياة كامل البلاد .

وللإحتفال بمناسبة اليوم الأول (من العام) ،

ولكي ينفذ بحرص الطقوس المقدسة لـ(يوم المضاجعة) في رأس السنة ،  
حلول (تنفيذ) تلك الطقوس تُصب عند ذلك فراش  
من أجل ملكتي طُهر (الفراش)  
بواسطة الأسل والأرز العاطر» (الشوف 1996: 179) .

وقصيدة طقس الزواج المقدس للملك ايشمي داجان لا تختلف عن ذلك لكنها تصف صوت مخضبة الحليب المرافق لأصوات الاحتفالات .

## الكهنة

كان الكهنة الأموريون لا يختلفون كثيراً عن أقرانهم من الكهنة السومريين أو الاكديين في عاداتهم وتقاليدهم وطبقاتهم وملابسهم ولا شك أن الكهنة الأموريين الذين سكنا الصحراء كانوا يختلفون بعض الشيء عن كهنة المدن (شكل 33).

إنه لمن الجدير بالذكر أن درجة او رتبة (نبي) ظهرت أول ما ظهرت عند كهنة ماري ، أي أن (نبي) كان نوعاً استثنائياً من الكهنة الأموريين . وقد تأثر بذلك اليهود فيما بعد فأخذوا هذه الدرجة ووصفوها بها (أنبياءهم) .

وكان الكهنة يقومون بالأعمال لرجال الدين مثل أداء الطقوس وتقديم النذر ورعاية المعبد ومهمات الطب النفسي (التعزيم) وتفسير الأحلام وقراءة الفأل والنجوم .. الخ .



شكل (33)

كهنة أموريان أحدهما من ماري (حامل القرابان) والآخر من إبلا.

وفي جميع الأحوال فقد الكهنة مراكزهم الكبرى في السلطة كلما تعاظم دور الملك وحاشيته ، فقد آثر الأموريون الحفاظ على السلطة المدنية بعيدة عن نفوذ الكهنة والسلطة الدينية .

كانت نزعة الحكم والتسلط أساسية عند الأموريين سواء كانوا بدواً في الصحراء أو ملوكاً في المدن والدول . ولعل لنا في الآثار التي تركها حمورابي الملك الأموي المتحضر الذي حكم بابل مدينة ودولةً ما يشير إلى ذلك ، فقد قام هذا الملك البابلي الأموي الكبير بإعلاء شأن السلطة السياسية على حساب السلطة الدينية .

وكان قد بدأ بهذا الاتجاه عندما قام بإنزال سلطة الباباتيزي Patesi أو الإيشاكو Ishakku (أي الأمير الكاهن السومري القديم) الذي كان يتمتع بسلطة عظيمة في العهد السومري إلى مرتبة دنيا من الموظفين .. وكان بذلك يحدّ من نزعة الحكم الدينية تماماً .

وكان الملك حمورابي يعلي من شأن حكام مدنين جدد هم القضاة « وفي عهده شهدنا سلطة الكهنة في المحاكم تتلاشى تلاشياً سريعاً ، إذ أصبح القضاة من الهيئة المدنية في المحاكم بعد أن كان للكهنة حق إصدار الأحكام في الماضي ، ولكنـه كان وهو بسبيل القضاة على نفوذ رجال الدين يعني عنايةً فائقةً باستبقاء ما انطوى عليه مركـزه من سلطـان دينـي كـبير ، فـلم يـتخـلـ قـطـ عـنـ حـقـهـ النـهـائـيـ فـيـ التـالـهـ ، وـهـوـ أـمـرـ عـادـ عـلـيـهـ بـأـعـظـمـ فـائـدـةـ مـنـ غـيـرـ شـكـ » (طومسون بـ . تـ : 605) .

ونخالف رأي طومسون هذا في محاولة حمورابي التأله ونتفق معه في قوة سلطـانـهـ المركـيـ .

## المعابـدـ

كانت المعابـدـ أماـكـنـ الـآـلـهـةـ عـلـىـ الـأـرـضـ فـيـ الـدـيـانـاتـ وـالـمـعـقـدـاتـ السـامـيـةـ الـقـدـيـةـ قـبـلـ أنـ تـكـوـنـ أـمـاـكـنـ لـلـصـلـاـةـ وـأـدـاءـ الطـقـوـسـ وـالـشـعـائـرـ الـدـيـنـيـةـ . وـكـانـ الـحـكـامـ وـالـمـلـوـكـ يـتـقـرـبـونـ لـهـذـهـ الـآـلـهـةـ بـبـيـانـهـ مـعـابـدـ لـهـاـ ، وـكـانـ أـكـبـرـ الـآـلـهـةـ تـحـضـيـ بـأـكـبـرـ عـدـدـ مـنـ الـمـعـابـدـ وـبـأـوـسـعـهـ بـنـاءـ وـأـفـخـمـهـ عـمـارـةـ .

وـكـانـ الـآـمـوـرـيـوـنـ عـلـىـ اـخـتـلـافـ مـدـنـهـمـ وـقـراـهـمـ ، يـقـيـمـونـ لـالـهـتـهـمـ الـمـعـابـدـ الـمـنـاسـبـةـ وـيـهـتـمـوـنـ بـهـاـ . وـهـنـاكـ إـشـارـاتـ كـثـيـرـةـ إـلـىـ أـنـ هـذـهـ الـمـعـابـدـ لـمـ تـكـنـ عـلـىـ شـاـكـلـةـ وـاحـدـةـ بلـ اـخـتـلـفـتـ بـسـبـبـ ظـرـوفـهـاـ وـبـيـئـتـهـاـ وـمـكـانـهـاـ وـزـمـانـهـاـ .

كانت الهياكل الآمورية في الصحراء عبارة عن أحجار منتصبة عمودياً رجماً تأخذ شكلاً معيناً وربما كانت مجرد أحجار منتصبة تقدم لها فروض وطقوس العبادة وتسمى بـ(هياكل العراء) وهم بذلك يشبهون ما كان الكنعانيون يتبعونه في الأماكن المرتفعة والعالية حيث كانت تنتصب الأحجار الطولية أو الأسطوانية لتشكل (المعليات) المقدسة .

أما المعابد الآمورية التقليدية في المدن فكانت ذات تصاميم متقاربة يشكل ما يُعرف بـ(المعبد ذو الحرم المزدوج) الذي كان يتكون من مدخل وباحة (فناء داخلي مكشوف) ومصلى واحد أو إثنين في أحدهما محراب .

وكان هذا التصميم سارياً في الكثير من المدن الآمورية في العراق أو الشام ومنها :

1- مجمع المعابد الثلاثة في مدينة تريتوم (موقع أشجالي الحالي) في حوض مدينة دياري العراقية . حيث يتكون هذا المجمع المستطيل الشكل من ثلاثة معابد تعود إلى القرنين الأولين من الألف الثانية ق. م. ويكون المعبد الأول (العائد للإلهة عشتار كتيلوم) من مدخل رئيس جنوبي تر عبره إلى باحة سماوية (فناء داخلي مفتوح) مستطيلة الشكل تحتوي في حوارها الشمالي باباً يؤدي إلى المصلى الأمامي الذي يقع خلفه المصلى الثاني ذو المحراب . ويحيط بالباحة والمصلى حجرات كثيرة . أما المعبد الثاني الذي يقع عند الزاوية الشمالية الشرقية لباحة الجمع الرئيسية فتحتوي خلف الباحة السماوية مصلى عرضاني مع محراب مقابل باب المصلى . أما المعبد الثالث فيقع بين المعابدين ويحتوي على مصلى طولاني (وليس عرضاني) تحيط به وبالباحة الحجرات (أبو عساف 1988: 326) .

وفي مدينة شادوبوم (شادوب) (تل حرم شرقي بغداد) يقع المعبد إلى الشمال من الشارع المستقيم الرئيسي ويتجه نحو الشرق ونجد وراء الباب حجرة عرضانية تليها باحة مستطيلة الشكل تنتهي إلى مصلى أمامي عرضاني يليه مصلى رئيسي من المحراب ، وتحرس المدخلين تماثيل أسود من الطين المشوي (أبو عساف 1988: 328) .

وفي مدينة إبلا السورية عشر على مجموعة من المعابد التي تعود للفترة (1600-2000) ق. م أهمها المعبد المسمى (D) الذي شيد على الطرف الغربي لرابية المدينة وهو ثلاثي الشقق حيث تتبع خلف بعضها بدءاً من الباب الرئيس في الجنوب وتشكل ثالثتها المصلى

والواقع أن هذا المعبد يختلف عن المعابد التي تعرفنا عليها حتى الآن من حيث المخطط وإن كان من حيث التقسيم إلى : باحة + مصلى أمامي + مصلى رئيسي مشابه لمعابد هذا العصر . ومن المكتشفات الدالة على النقوش التي كانت تزين هذا المعبد كتلة حجرية مكعبية مهشمة تُقْسَّى أَسْدَى جاث على وجهين من وجوهها الجانبية وصقل الوجهان الآخران . وقد شيد هذا المعبد فوق أنقاض معبد أقدم وجددت أرضيته مرتين خلال هذا العصر ( أبو عاصف 1988: 328) .



شكل (35)

مسقط المعبد (D) في إبلا

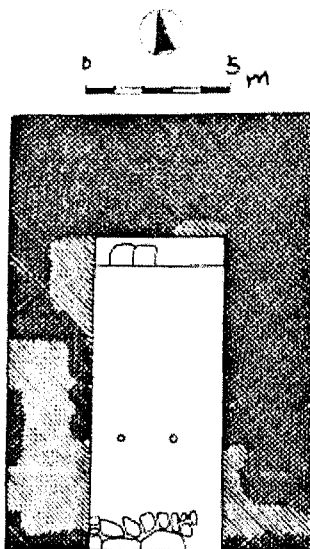
والحقيقة أن المعابد الأمورية كانت تتأثر بالحبيط الذي توجد فيه فلا شك أن المعابد الأمورية العراقية تأثرت بالمعابد السومرية والأكادية التي سبقتها أو عاصرتها .

و كذلك المعابد الأمورية الشامية التي تأثرت بأسلوب بناء البيوت والهياكل المقدسة في بلاد الشام ، فالهيكل الكتيعاني عبارة عن حرم كبير أو صغير لإقامة الطقوس الدينية ، وقد يتقدم الحرم الرئيسي حرم أصغر كما في معبد بعل في أوغاريت أو المعبد (D) في إبلا . وإذا ما تهدم الهيكل أو البيت جدد وبنى في نفس المكان ، فيصبح مرتفعاً عن الأرض المجاورة له ويصبح الدخول إليه بوساطة درج . وهذا ما نلاحظه في المعبد (D) في إبلا . ومعبد الطبقة السابعة في الالخ بسهل العمق (أبو عاصف 1988: 331) .

وهناك معبد آخر في إبلا للإله (رسف) إله العالم الأسفل والطاعون وال الحرب يسمى (B<sub>1</sub>) يتتألف من حجرة فيها مذبح على شكل بلاطة كبيرة لها ميزاب تسيل عبره دماء الذبائح وتصب في حوض وجوهه ممزخرفة .

نحت على هذا الحوض نحت بارز لشهد وليمة ربانية ، ولكنه يضم في وجوهه الأخرى ، نحتاً بارزاً لأشكال محاربين ، ولعل تمثيلهم على هذا الحوض يشير إلى الأجراء المحيطة بالإله رسف (القيم 1989: 61) .

أما المعبد الآخر في إبلا فهو (B<sub>2</sub>) الذي كان ذات مخطط غير منتظم ويتتألف من هيكل كبير في الوسط ، وله مصطبة ، ومدخل محوري منكسر ، وتحف بالهيكل الكبير هيكل مربعة ومستطيلة أصغر حجماً (انظر شكل 36) .

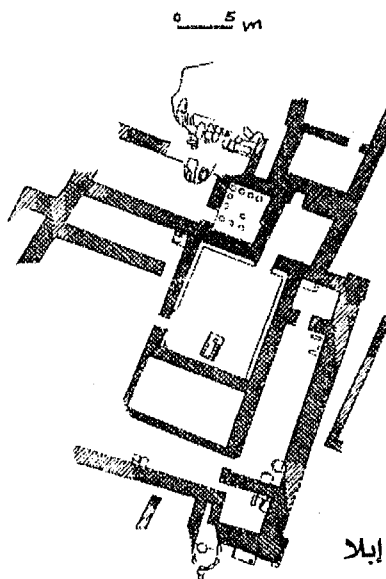


شكل (35)

مسقط المعبد (B2) في إبلا

ومن خلال هذين المعبدتين تبين لنا أن المذبح كان ينتصب عليه تمثال من البرونز والألوان البازلتية لتقديم الذبائح ، والمنصات الخصصة لتقديمان الأطعمة وغيرها مما يتفق كلياً مع طقوس ومراسم الخنازرة الملكية ويرى مايتيه أن القصر الملكي الغربي في إبلا ومعبد رسف (B<sub>1</sub>) وهيكل الموتى (المعبد B<sub>2</sub>) كانوا يشكلون مجتمعاً معمارياً متكاملاً ، وكان هذا المجمع

مربوطةً عن قصد مع المقبرة الملكية الأنفة الذكر . وبناءً على ذلك يعتقد أن توسيع منطقة الدفن الملكية يشير إلى خلق علاقة وثيقة مع القصر ، أي ربط المقبرة الملكية مع المعبد لعبادة إله الآخرة (العالم السفلي) والهيكل المخصص لتقديس الموتى (انظر القيم 1989: 61) .



شكل (36)  
مسقط المعبد (B2) في إبلا

## المقابر

تتكون المقبرة الملكية في إبلا والتي تعود إلى حوالي 1750 ق.م من ثلاثة مدافن تقع وسط القصر الملكي في إبلا وقد أطلق عليها الآثاريون اسماء (مدفن الأميرات) الواقع في الجنوب و(مدفن سيد الماعز) الواقع إلى الشرق من الأول و(مدفن الخزانات) الواقع إلى الغرب من المدافن السابقين .

يعتبر المدفن الأول هو أقدمها أما مدفن (سيد الماعز) فيعتقد أنه لأحد الملوك وكان أغنى المدافن آثرياً وكان المدفن الأخير أكثر المدافن تأثيراً في الزمن .

وقد تأكد من خلال المقارنة ، أن طراز هذه المدافن الملكية الثلاثة المكتشفة في إبلا لا يختلف عن طراز المدافن المعروفة في بلاد الشام ، والتي تؤرخ بالحقبة الثانية لعصر البرونز

ال وسيط ، ويتميز هذا الطراز بوجود حجرة الدفن والمدخل الشاقولي ، وينتشر مثل هذا النوع من المدافن بين أريحا في فلسطين وجبيل على سواحل الشام (القيم 1989: 60) .

## الشائع والأخلاق

تكتسب الشائع قيمة وضعية راقية عندما تدون وتحول إلى قوانين تفصل بين الناس من جهة وتقييم الحق الإلهي على الأرض من جهة أخرى . ولذلك صدرت معظم الشائع والقوانين القدิمة عن الآلهة . وكان الإله المعني بالشريعة والسلطة هو الذي يسلم الملك والحاكم نصوص هذه الشائع ويأمره بتطبيقها .

أما الأخلاق فتكتسب أهميتها من خلال الطابع الشعبي والعرفي لها فهي أعراف تم الاتفاق عليها ضمناً لضبط سلوك وحقوق الناس وهي ذات منبع ديني في الغالب وهناك آلهة يرثون هذه الأعراف ويأمرنون بها إضافة إلى أن الناس يعملون على تثبيتها والأخذ بها .

ولا شك أن أقدم الشائع القدิمة في الشرق الأدنى تلك التي صدرت عن الحاكم السومري المعروف (أوكارجينا) أو (أور انيكينا) وهو المصلح الاجتماعي المعروف الذي كان آخر ملوك سلالة بخش الأولى والذي عُرف بسننه للقوانين التي تنتصر للضعفاء وتحد من سلطة الأقطاع والكهنة والأمراء .

أما الشريعة الثابتة والمدونة وفق قوانين مبوبة فكانت للملك السومري (أورغو) (2041-2059) ق .م مؤسس سلالة أور الثالثة وقد دونت على لوح (نفر) الموجود حالياً بين مجموعات متحف الشرق القديم في إسطنبول وتتكون من حوالي (22) مادة لا يظهر منها سوى خمس مواد .

ويبدو أن هذه القوانين السومرية التي سبقت ظهور القوانين الأمورية كان الأساس الرصين الذي بنيت عليه القوانين الأمورية في العراق القديم . ولعل أهم القوانين والشائع الأمورية هي :

## ١- شريعة أشنونا

عشر على بعض الألواح الطينية التي تحتوي شريعة أشنونا (في تل حرمل شرقي بغداد) التي يرجح أن ملكها المدعو (بيلا- لاما) حوالي 1950ق.م هو الذي وضع هذه الشريعة ، بعد سقوط حكم سلالة اورنغو في أور وهي مكتوبة باللغة البابلية الأمورية (القديمة) ومرتبة على شكل مواد حسب الأحكام المختلفة وقد دارت الشريعة حول قوانين الإيجار والسرقة والمهرب والقرض وحقوق وواجبات العبيد والجواري والعقارات والتجار وغيرها .

وتأخذ هذه القوانين طابع الحدة والصرامة في كل شيء ، وتعكس التطور التشعري في ذلك المجتمع وسيادة القانون فيه ، ونقتطف منها هذه المجموعة من القوانين التي تخص الزواج : (انظر سليمان 1985: 178) .

الفقرة (25) : إذا جاء رجل إلى بيت حمية وقبله حموه في خدمته ، ثم أعطى إبنته لرجل آخر ، فعلى الأب أن يعيد ضعفي مهر العروس الذي تسلمه .

الفقرة (26) : إذا سلم رجل جهاز العروس إلى إبنة رجل آخر ، واغتصبها رجل ثالث دون أن يكون قد استأذن أباها أو أمها أو أنه افتض بكارتها ، هكذا فإنه اقترف جريمة كبرى ، عقوبتها الموت .

الفقرة (27) : إذا أخذ رجل إبنة رجل آخر قسراً ، دون أن يكون قد حصل على إذن مسبق من أبيها ، أو أمها ، ولم يكن هناك عقد زواج بذلك مع أبيها أو أمها فإن هذه الإبنة ليست زوجة ، لو عاشت عنده عاماً كاملاً في بيته .

الفقرة (28) : أما إذا أبرم هذا الرجل عقد الزواج مع أبيها أو أمها وعاش معها ، هكذا تصبح هذه المرأة زوجة شرعية ، وإذا قبض عليها مع رجل آخر فعقوبتها الموت .. إنها لن تخرج حية .

الفقرة (29) : إذا أسر رجل خلال حرب أو غزوة واقتيد أسيراً عنوةً إلى بلد أجنبي ، واضطرب للبقاء طويلاً ، ثم أخذ رجل زوجته وولدت من الرجل طفلاً هكذا يسترجع الرجل إمرأته في حال عودته .

الفقرة (32) : إذا سلم رجل إبنته للحضانة والتربيه ولم يعط الحاضنة قوينها من الشعير والزبيب والصوف لمدة ثلاث سنوات متواصلة . فعليه أن يدفع 10 مينة فضة مقابل تربيته ورعاية إبنته ، وعندها يستطيع استرداده .

ويتضح من القوانين السابقة وغيرها مدى دقة الحالات ودقة الأحكام فيها وهذا يعكس اهتمام الشريعة بالتفاصيل الصغيرة وهو ما يشير إلى أن الأمور الكبيرة كانت محسومة ويجري عليها الشرع والعرف بصورة دائمة .

#### 4-شريعة لبت عشتار (1865-1875) ق.م

وهي (شريعة إيسن) المدينة الأمورية التي سبقت تأسيس بابل ، وقد صدرت هذه الشريعة بعد شريعة أشنونوا بنحو نصف قرن وسجلت على نصب حجري كبير لم يعثر عليه بعد ، وإنما وجدت نسخ منه أخرى على سبعة لواح طينية بالخط المسماري وباللغة السومرية (ومن المحتمل أن يكون هناك نسخة أخرى بالأكديه) عشر على ستة منها في نيبور موجودة حالياً بمتحف الجامعة بلندن ، أما السابعة فموجودة حالياً بمتحف اللوفر ومصدرها غير معروف (عبد الحليم 1983: 175) .

وقد احتوت الشريعة على مقدمة وخاتمة تؤكدان على إقامة العدل في سومر وأكد من قبل الملك لبت عشتار بأمر من الإلهة (نسينا) إبنة آنو ومن ابيهما آنو وإنليل ملك البلدان وتحتوي الشريعة على عدد من القوانين لم يتبق منها سوى (38) مادة بعضها كامل والبعض الآخر ناقص وقد تناولت بعضها الأمور والميراث والتعويض وشئون الزواج والأسرة .

وقد ورد في خاتمتها ما يلي « حقاً بالاتفاق مع كلمة الحق لا وتو جعلت سومر وأكد تتمسكان بالعدالة الخالصة ، حقاً إني محوت ، أنا (لبت عشتار) وفقاً لنطق إنليل ، العدالة والعصيان ووضعت حدأً للنواح والتحبيب والصرخ والحرمان .. كما نشرت العدل والحق وقويت العدالة وثبتت الخير للسومريين والأكديين » (سليمان 1985: 187) .

وستنتحب الفقرات الخاصة بالزواج والاسرة لنقف على بعض الاختلافات والتطابقات مع الشريع السابقة (سليمان 1985: 186) :

الفقرة (24) : إذا ولدت المرأة الثانية التي أخذتها الرجل ، له أطفالاً ، هكذا تعود ملكية جهازها الذي أتت به من بيت أبيها لأطفالها ، وأماً أطفال المرأة الأولى وأطفال المرأة الثانية فعليهم اقتسام أملاك والدهم فيما بينهم بالتساوي .

الفقرة (27) : إذا لم تلد إمرأة لزوجها أطفالاً ولكن عاهرة ولدت له أطفالاً فعليه أن يزود العاهرة بالخبز والزيت والكساء كمعيشة لها . وأما الأطفال الذين أنجبتهم العاهرة فهم ورثته ، ولكن ما دامت امرأته الأولى على قيد الحياة ، فلا يجوز للعاهرة أن تعيش معها في البيت .

الفقرة (28) : إذا عزف رجل عن إمرأته الأولى ، ومع ذلك لم تغادر البيت ، هكذا تكون المرأة التي تزوجها أسيرة لديه ، وعليه أن يرعى المرأة الأولى .

الفقرة (29) : إذا أتى خطيب الإبنة إلى مسكن حميء الم قبل وقام بمراسيم حفل الخطوبة ثم طرد حموه بعد ذلك وأعطى زوجته لرفيقته ، هكذا ترد اليه (الى الخطيب) جميع هدايا الخطوبة ، كما لا يحق لحميء أن يزوج الفتاة لرفيقه .

الفقرة (30) : إذا تزوج رجل عاهرة طريق وأمر القضاء بـلا يزورها ثم أقدم بعد ذلك على الطلاق من زوجته ، فعليه أن يدفع مبلغ ...

### 3- شريعة حمورابي (1686-1728ق.م)

تعتبر شريعة حمورابي أهم شرائع العراق القديم وأكثرها نضجاً ، ويعتبرنا اعتبارها جزءاً من الشرائع الأمورية لأنها تعود إلى ملك حكم ضمن السلالة البابلية الأمورية الأولى المؤسسة لبابل . ولكننا في الوقت نفسه يمكن اعتبارها إحدى أهم مظاهر التشريع في (الحضارة البابلية) التي احتوت على أقوام عدّة من أموريين وكاشيين وأراميين وكلدانيين . ورغم أن المناخ الحضاري في العراق القديم جعل من الأموريين نخبة حضارية عظيمة بعد أن ابتعدوا عن جذورهم الصحراوية إلا أن الاشارة إلى ذلك تبدو ضرورية ونحن ندرس المدحوج لشريعة حمورابي بين الأموريين والبابليين .

نقوش شريعة حمورابي على نصب من حجر البازلت يبلغ ارتفاعه 2,25م ، وهو محفوظ حالياً في متحف اللوفر في باريس ، وكانت بعثة فرنسية للتنقيب عن الآثار قد

عثرت عليه خلال عامي 1901/1902 في سوسة عاصمة الملك العيلامي (شوتروك-ناخوتني) الذي كان قد نقله اليها حوالي 1190ق.م بين غنائم الحرب التي شنها على الأرضي السومرية والأكديّة . وكان قد أمر بمسح الكتابة العمورية- البابلية وأن تنقش كتابة عيلامية مكانها . وقد بدأ بتنفيذ الأمر فعلاً على الوجه الخلفي من النصب ولكن يبدو أنه قد أوقف تنفيذ أمره لأسباب ما زلت نجهلها بعد أن مسحت بعض فقرات القانون . (سليمان 1985: 188).

يُزين قمة المسلة نقش للملك حمورابي وهو يقف أمام إله الشمس والعدالة (شمش) الذي يجلس على عرشه ويمسك بالعصا والحلقة (وهما رمزا العدالة والسلطة) وتخرج أشعة الشمس من كتفيه بينما يتوج رأسه تاج مقرن بأربعة أزواج من قرون الألوهية شكل (37) .



شكل (37)

قمة مسلة حمورابي عليها نقش يوضح الإله شمس إله العدالة جالساً يسلم رمز العدالة والسلطة للملك حمورابي: حجر الديوريت ، ارتفاع القسم المنقوش 65سم. متحف اللوفر - باريس.

تتألف الشريعة من ثلاثة أقسام هي : المقدمة والقوانين والخاتمة ، وتحتوي المقدمة على توطئة تشير الى أن الآلهة هي التي جعلت حمورابي ملكاً وأن الإله (شمش) إله العدالة هو الذي أمره بحكم الناس بالعدل . وإقامة هذه الشريعة ، أما المتن فمكون من 282 فقرة أو قانون مسحت من بينها الفقرات (100-65) التي استكملت من رقم طينية أخرى . رغم ان عدد القوانين الحقيقية يصل الى حوالي 300 فقرة .

تنقسم القوانين الى (12) قسمًا يحتوي كل قسم على عدد من القوانين .

أما هذه الأقسام فهي كما يلي :

- 1- القضاء والشهود .
- 2- السرقة .
- 3- الجيش .
- 4- الحقل والمنزل .
- 5- التجارة والتجارة .
- 6- الملاهي .
- 7- البيع والشراء .
- 8- الأسرة .
- 9- الغرامات والتعويض .
- 10- تحديد الأسعار والأجور .
- 11- أجور الحيوانات .
- 12- واجبات وحقوق العبيد .

وقد قسمت القوانين المجتمع العراقي القديم آنذاك الى ثلاث طبقات هي :

- 1- الأوبلم Awilum وهي الطبقة الأولى ، طبقة الأحرار أو السادة .
- 2- الموشكينوم Mushkinum وهم طبقة المساكين ، طبقة الأحرار من عامة الشعب .  
وريما كان معناها (الساكن) اي (المواطن) او (المساكن) .

3- الواردم Wardum وهم طبقة الوارد ، طبقة الأرقاء أو العبيد الذي لهم بعض الحقوق المنصوص عليها في القوانين (وربما عننت كلمة وارد الذي أتى من خارج البلاد أي العبد الأسير وغيره) .

وستنتخب أيضاً بعض قوانين الأسرة والزواج من هذه الشريعة (سليمان، 209-211) .

الفقرة (127) : إذا أشار رجل بأصبعه إلى (أنتوم) أو امرأة رجل دون أن يثبت شيئاً ضدّها ، فعلى هذا الرجل أن يمثل أمام القضاء ويحلق شعر صدغيه .

الفقرة (128) إذا أخذ رجل امرأة دون عقد مبرم بذلك ، فتكون هذه المرأة ليست زوجته .

الفقرة (129) : إذا ضبطت إمرأة رجل مضطجعة مع رجل آخر ، فيكبل الاثنان ويقذف بهما في الماء (النهر) ، أما إذا أراد رجل أن تعيش زوجته ، فيترك الملك (بالمقابل) عبده على قيد الحياة .

الفقرة (130) : إذا اغتصب رجل إمرأة رجل تسكن في بيت والدها قبل أن تكون قد ضاجعت رجلاً ، ورقد على صدرها ، وضبط بالجرم المشهود ، فتكون عقوبة الرجل الموت أما المرأة فلا تتحمل مسؤولية .

الفقرة (131) : إذا اتهمت إمرأة من قبل زوجها ولكنها لم تضبط مع رجل آخر ، فعليها أن تؤدي اليمين أمام الإله وعندما تعود إلى بيتها .

الفقرة (138) : إذا أراد رجل أن يطلق امرأته الأولى التي لم تنجب منه أطفالاً ، فعليه أن يعطيها فضة تعادل مهرها وأن يسمح لها أيضاً بالحصول على كل ما أنت به من بيت والدها وعندما يستطيع أن يتركها .

الفقرة (139) : إذا لم يكن هناك مهر ، فعليه أن يعطيها مينة واحدة من الفضة كبدل للطلاق .

أما خاتمة الشريعة فكانت تشير إلى حزم حمورابي في تطبيق هذه القوانين والى سلطنته المأخوذة من الآلهة .

«إنها قوانين العدالة التي وضعها ( Hammurabi ) الملك النشيط وأقام بواسطتها للبلاد قيادة رشيدة ، وحكومة عادلة .  
أنا ( Hammurabi ) ، الملك ، أنا الكامل .

...

قضيت على الأعداء في الأعلى والأسفل  
وأحمدت نار العصيان لخير البلاد .  
ووطنت الناس في أماكن محسنة .  
ولم أترك إنساناً مطارداً لهم يصلهم .  
نادتني الآلهة الكبيرة  
هكذا فأنا الراعي ، راعي الخير ، وصوجانة عادل  
ينحيم ظلي الخير على مدينتي  
وضممت إلى صدري سكان بلاد ( سومر وأكاد ) » ( سليمان 1985: 226-227 ) .

## الفهارس

1. فهرس المراجع
2. فهرس الجداول
3. فهرس الخرائط
4. فهرس الأشكال والصور
5. فهرس المحتويات



## فهرس المراجع

1. إزارد ، د . وجماعته : *قاموس الآلهة والأساطير* ، ترجمة محمد وحيد خبّاطة ، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر ، 1987 دمشق .
2. البدري ، عبد الطيف : *التشخيص والإذار في الطب الأكدي* ، منشورات المجمع العلمي العراقي ، بغداد . 1976
3. البهنسى ، د . عفيف : *إنعكاسات على اكتشاف وثائق إبلا التي تعود إلى الألف الثالث* ، مجلة الفكر العربي ، العدد 52 آب (أغسطس) السنة التاسعة ، معهد الإنماء العربي ، بيروت . 1988
4. آل تاجر ، علي محمد علي : *الرؤية التشكيلية المعاصرة للحمة الخلقة البابلية* (رسالة ماجستير) ، كلية الفنون الجميلة ، جامعة بغداد . بغداد . 1991
5. خان ، عبد المعيد : *الأساطير والخرافات عند العرب* ، ط 3 ، دار الحداثة ، بيروت . 1987
6. رو ، جورج : *العراق القديم* ، ترجمة وتعليق حسين علوان حسين ، منشورات وزارة الثقافة والإعلام العراقية . سلسلة الكتب المترجمة (27) ، بغداد . 1984
7. زيادة ، د . نقولا : «إبلا وحضارة شمال سوريا» . مجلة الفكر العربي ، العدد 52 آب (أغسطس) . السنة التاسعة ، معهد الإنماء العربي ، بيروت . 1988
8. سليم ، د . أحمد أمين : *في تاريخ الشرق الأدنى القديم* (مصر . سوريا القديمة) دار النهضة العربية للطباعة والنشر ، 1989 بيروت .

9 . سليمان ، د . توفيق : دراسات في حضارات غرب آسيا القديمة (من أقدم العصور حتى عام 1190ق .م .) . دار دمشق . 1985  
دمشق ، بيروت .

10 . الشواف ، قاسم : ديوان الأساطير (سومر وأكاد وأشور) ، الكتاب الأول : تقديم وإشراف أدونيس . دار الساقى . لندن . 1996

11 . شوفاني ، الياس : الموجز في تاريخ فلسطين السياسي (منذ فجر التاريخ حتى سنة 1949) . ط 2 ، مؤسسة الدراسات الفلسطينية . بيروت . 1998

12 . طومسون ، ر . كاميل : «دولة بابل في أيام حمورابي» ، تاريخ العالم ، للسير جون . أ . هامرتون ، المجلد الأول . الفصل الشامن عشر . أشرفت على ترجمته إدارة الثقافة بوزارة التربية والتعليم . مكتبة النهضة المصرية - القاهرة .

13 . عبد الخليم ، د . نبيلا محمد : معالم العصر التاريخي في العراق القديم ، دار المعارف ، القاهرة . 1983

14 . أبو عساف . د . علي : آثار الممالك القديمة في سوريا (8500ق .م إلى 535ق .م) ، منشورات وزارة الثقافة السورية ، دمشق . 1988

15 . العهد القديم : أسفار الخروج ، القضاة ، الملوك الأول ، الملوك الثاني ، دار المشرق ، بيروت . 1986

16 . القيم ، علي : إمبراطورية إيلا ، الأبجدية للنشر . دمشق . 1989

17 . كريير ، صموئيل نوح : السومريون ، ترجمة د . فيصل الوائلي ، منشورات وكالة المطبوعات ، الكويت . 1971

18 . الماجدي ، خرزل : مثولوجيا الأردن القديم ، دراسات في روح الأثر الأردني (1) ، منشورات وزارة اسياحة والأثار ، عمان . 1997

19 . الماجدي ، خرزل : الآلهة الكنعانية ، دار أزمنة للنشر والتوزيع ، عمان . 1998

20 . الماجدي ، خرزل : المعتقدات الآرامية ، دار الشروق للنشر والتوزيع ، عمان . 2000

21 . مهران ، محمد بيومي : المدن الكبرى في مصر والشرق الأدنى القديم ، ج 2 ، دار المعرفة الجامعية ، القاهرة . 1999

22 . ميديكوا ، هـ . يـ . دـيل : اللآلـيءـ (من النصوص الـكنـعـانـيةـ) بـقـلـمـ كـبـيرـ كـهـنـةـ أـورـغـاـيـاتـ إـبـلـيـ مـيـلـيـكـوـ ، تـرـجـمـةـ مـفـيدـ عـرـنـوـقـ ، مـنـشـرـاتـ مـجـلـةـ فـكـرـ ، بـيـرـوـتـ . 1980

23 . هـبـوـ ، دـ . أـحـمـدـ اـرـحـيمـ : تاريخـ الشـرـقـ الـقـدـمـ (1)ـ سـوـرـيـةـ . وـالـطـبـعـةـ الثـانـيـةـ دـارـ الـحـكـمـ الـيـمـانـيـ لـلـطـبـاعـةـ وـالـنـشـرـ وـالـتـوزـيعـ وـالـإـعـلـانـ ، صـنـعـاءـ . 1999

## 2. فهرس الجداول

1. المالك والمدن الأمورية في العراق القديم والشام القديم .
2. شجرة الآلهة الأمورية القديمة .
3. شجرة الآلهة الأمورية البابلية .
4. شجرة آلهة إبلا .
5. شجرة الآلهة الأمورية في سوريا .
6. الشجرة الشاملة للآلهة الأمورية .

### 3. فهرس الخرائط

- 1 . الشرق الأدنى القديم والممالك الأئمورية في العراق والشام القديمين .
- 2 . المواقع الأثرية لبعض المدن الأئمورية في بلاد الشام .
- 3 . أهم التقنيات الأثرية في فلسطين .
- 4 . الأردن في العصر البرونزي المتوسط .
- 5 . الأردن في العصر البرونزي المتأخر .

### 4. فهرس الأشكال والصور

- 1 . تحطيط لتمثال رأس للملك يرعى عثرة عليه في ألاخ .
- 2 . الإلهة (إم) أو (إمدوجر) .
- 3 . ختم رقيم من هانة (عانه) يحمل اسم ملك المدينة (إيشارليم) .
- 4 . الإله شمش يحمل المنشار ويخرج بين الجبال .
- 5 . الإلهات العاريات ومن بينهن عشتار التي تمسك ثدييها .
- 6 . تحطيط الإلهة عشتار وهي تمسك ثدييها وتترفع العالى منها .
- 7 . عشتار الحاربة تمسك سلاحاً بيدها .
- 8 . لوحات جدارية ملونة من قصر زمري ليم في ماري .
- 9 . الإله رشف في منحوته مصرية .
- 10 . خاتم منبسط يظهر فيه الإله آنوف في مشهد طقسي .
- 11 . الإله إيا جالس والمياه تنبع من كتفيه .
- 12 . رموز الإله إيا .

- 13 . الإله إيليل ورموزه .
- 14 . الإله مردوخ ورموزه القدية .
- 15 . رموز الآلهة الكوكبية (القمر والشمس والزهرة) .
- 16 . طبعة ختم اسطواني على جرة المؤونة وتخطيطه للإله بعل داجون وزوجته .
- 17 . ختم اسطواني يوضح بعل داجون وأمامه ربة الينبوع .
- 18 . الإلهة عشتار : تمثالان من إبلا .
- 19 . الآلهة التي تحمي المعاهدة بين الرجال المتصافحين .
- 20 . ربة الينبوع .
- 21 . تمثال الإلهة عشتار ملکوم .
- 22 . الإله المؤابي المحارب .
- 23 . راكبا الحصان : منحوتان طينية قد تمثل الإلهين (كموش) و (عزيزو) .
- 24 . الإله ست أو (سوتونخ) ورموزه الحيوانية .
- 25 . تخطيط يوضح تحولات الإله أمورو (مر) .
- 26 . طبعات وأختام توضيحية لأنختام اسطوانية من إبلا .
- 27 . مقطع من جداريات قصر زمري وليم : الحمام ، إياهو ، الأسد المجنح .
- 28 . تمثال ثور بري برأس إنسان / إبلا .
- 29 . الإنسان الثور خلف الأسد .
- 30 . الإنسان الطير في طبعة ختم اسطواني .
- 31 . الإنسان الأسد والإنسان الطير والإنسان الثور في مشهد تقديم الأضاحي .
- 32 . مذبح وحوض تطهيري عثر عليه في إبلا .
- 33 . كاهنان أمريان أحدهما من ماري والآخر من إبلا .

- 34 . مسقط المعبد D في إيلا .
- 35 . مسقط المعبد B1 في إيلا .
- 36 . مسقط المعبد B2 في إيلا .
- 37 . قمة مسلة حمورابي (إله شمش يسلم حمورابي العدالة والسلطة) .

## صور مقدمات الفصول

الفصل الأول : صورة تمثال الملك الأموري (أدربي) ملك ألالخ حوالي 1500 ق.م .

الفصل الثاني : تمثال فخاري من إيلا (الألف الثالث قبل الميلاد) يصور كائناً أسطوريا .

الفصل الثالث : كاهن أو ملك من إيلا : تمثال خشبي محترق (الألف الثالث ق.م) .

# فهرس المحتويات

|                                                    |                                    |
|----------------------------------------------------|------------------------------------|
| 5                                                  | المقدمة                            |
| 9                                                  | <b>الفصل الأول</b>                 |
| مقدمة تاريخية (دراسة في التاريخ الحضاري للأموريين) |                                    |
| 12                                                 | الأموريون في العراق القديم         |
| 13                                                 | الأموريون في العصر السومري والأكدي |
| 16                                                 | 1. مملكة ماري السومرية الأكدية .   |
| 17                                                 | 2. مملكة أيسن .                    |
| 19                                                 | 3. مملكة بابل .                    |
| 22                                                 | الأموريون في الشام القديم          |
| 22                                                 | 1 . مملكة إيلا                     |
| 24                                                 | 2 . مملكة توتول                    |
| 25                                                 | 3 . مملكة توتول                    |
| 25                                                 | 4 . مملكة ينحد (يحااضن)            |
| 26                                                 | 5 . مملكة ألالخ                    |
| 27                                                 | 6 . كركميش (جرجميش)                |
| 27                                                 | 7 . قطنا (تل المشرفة)              |
| 27                                                 | 8 . مملكة عمورو (أمورو)            |
| 30                                                 | الأموريون في فلسطين القديمة        |
| 32                                                 | الممالك الأمورية في الأردن القديم  |

37

**الفصل الثاني****المثولوجيا الأمورية (دراسة في الآلهة والأساطير الأمورية)**39 **المبحث الأول : الآلهة الأمورية**39 **أولاً : الآلهة الأمورية القدية (الصحراوية)**39 **1. الآلهة الأمورية الأم**42 **2. الآلهة الهيولية القدية**45 **3. آلهة الكون**46 **4. آلهة الطقس**46 **مارتو**48 **مارتروم**50 **دجن (داجون)**53 **شالا**53 **5. آلهة الكواكب والعالم الأسفل .**53 **يرخ**53 **شمش**54 **عشتار**58 **جبيل**58 **رشف**59 **ثانياً : الآلهة الأمورية البابلية**60 **1. الإلهة الأم**62 **2. آلهة الكون والعناصر**

الفهرس

|    |                                  |
|----|----------------------------------|
| 62 | أتو                              |
| 63 | أورايش                           |
| 63 | إيا                              |
| 64 | نسينا                            |
| 66 | بابيلسانج                        |
| 66 | داجون                            |
| 67 | إنليل                            |
| 69 | 3 . آلهة الكواكب والعالم الأسفل  |
| 69 | آلهة الكواكب                     |
| 74 | آلهة العالم الأسفل               |
| 75 | ثالثا : آلهة إيلا                |
| 75 | الآلهة الكبار (دجن وبلاتو)       |
| 77 | الجحيل الأول من الآلهة           |
|    | 1 . آلهة الكواكب                 |
|    | 2 . الإله دموزي                  |
|    | 3 . الإله كاميش                  |
|    | 4 . الإله حدد . . . الخ          |
| 81 | الجحيل الثاني من الآلهة          |
| 82 | الآلهة المتفرقة في إيلا          |
| 85 | رابعاً : الآلهة الأئورية الشامية |
| 85 | الآلهة الأئورية في سوريا القديمة |

|    |                                          |
|----|------------------------------------------|
| 88 | الآلهة الأمورية في الأردن القديم         |
| 92 | تحولات الإله أمورو                       |
| 95 | خامساً : الشجرة الشاملة للآلهة الأمورية  |
| 97 | المبحث الثاني : تجليات الأساطير الأمورية |
|    | مر ومره : آدم وحواء الأموريين            |
| 98 | الرموز والكائنات الخرافية الأمورية       |

### الفصل الثالث

#### الطقوس واللاهوت والشرائع

|     |                     |
|-----|---------------------|
| 107 | طقوس الزواج المقدس  |
| 109 | الكهنة              |
| 110 | المعابد             |
| 114 | المقابر             |
| 115 | الشريعة والأخلاق    |
| 116 | 1 . شريعة أشنونا    |
| 117 | 2 . شريعة لبت عشتار |
| 118 | 3 شريعة حمورابي     |

|     |                         |
|-----|-------------------------|
| 123 | الفهرس                  |
| 125 | 1 . فهرس المراجع        |
| 127 | 2 . فهرس المداول        |
| 128 | 3 . فهرس المتراءط       |
| 128 | 4 . فهرس الأشكال والصور |
| 131 | 5 . فهرس المحتويات      |



## إصدارات المؤلف



## صدر للمؤلف

### في حقل المثلوجيا والأديان القديمة

- 1-سفر سومر- دار عشتار ، بغداد ، 1990 .
- 2-حكايات سومرية- وزارة الإعلام ، بغداد ، 1995 .
- 3-مثولوجيا الأردن القديم- وزارة السياحة والآثار- عمان 1997 ،
- 4-أديان ومعتقدات ما قبل التاريخ -دار الشروق ، عمان 1997 .
- 5-جذور الديانة المندائية -مكتبة المنصور ، بغداد 1997 .
- 6-الدين السومري- دار الشروق ، عمان 1998 .
- 7-بخار الآلهة (دراسة في الطب والسحر والاسطورة والدين) ، الدار الأهلية ، عمان . 1998
- 8-متون سومر- الدار الأهلية ، عمان 1998 .
- 9-النجيل بابل- الدار الأهلية ، عمان 1998 .
- 10-النجيل بابل : الدار الأهلية ، عمان 1998 .
- 11-الآلهة الكنعانية ، دار أزمنة ، عمان 1999 .
- 12-الدين المصري ، دار الشروق ، عمان 1999 .
- 13-المعتقدات الآرامية ، دار الشروق ، عمان 2000 .
- 14-المعتقدات الكنعانية ، دار الشروق ، عمان 2001 .
- 15-أدب الكالا .. أدب النار- المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، عمان 2001 .
- 16-موسوعة الفلك (الفلك والتنجيم عبر التاريخ) ، دارأسامة ، عمان 2001 .

### في حقل الشعر

- 1- يقظة دلون ، وزارة الإعلام ، بغداد ، 1980 .
- 2- أناشيد اسرافيل ، وزارة الإعلام ، بغداد 1984 .
- 3- خزائيل ، وزارة الإعلام ، بغداد 1989 .
- 4- عكازة رامبو ، دار الأسد ، بغداد 1993 .
- 5- فيزياء مضادة ، مكتبة المنصور ، بغداد 1997 .

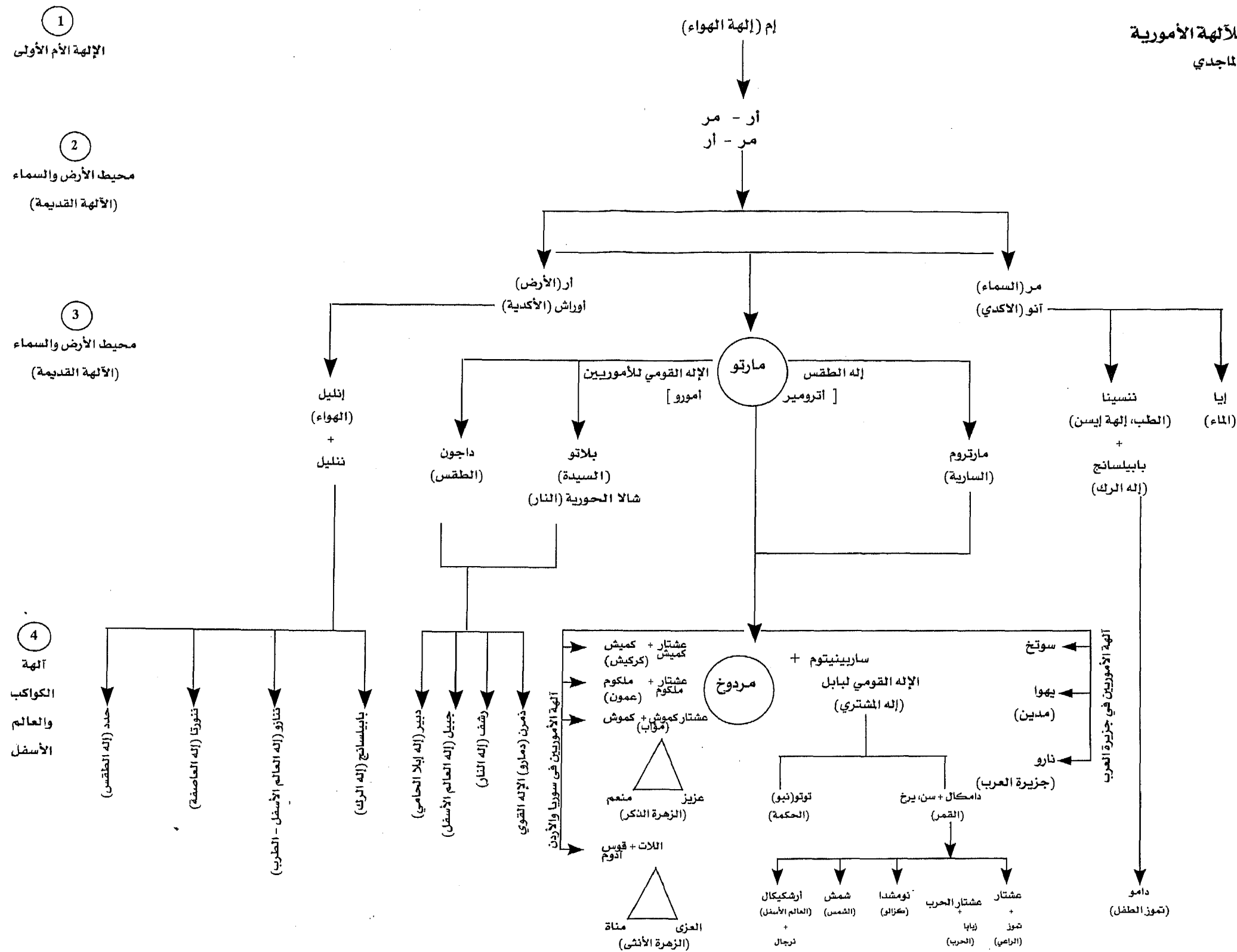
### في حقل المسرح (المسرحيات المعروضة)

- 1- عزلة في الكريستال 1990 .
- 2- حفلة الماس 1991 .
- 3- هاملت بلا هاملت 1992 .
- 4- الغراب 1992 .
- 5- مسرحيات قصيرة جداً 1939 .
- 6- قوز في الأعلى 1993 .
- 7- قيامة شهرزاد 1994 .
- 8- نزول عشتار الى ملجأ العامرة 1994 .
- 9- أكيتو (الليلي البابلية) 1995 .
- 10- مفتاح بغداد 1996 .
- 11- أنيما 1997 .
- 12- سدرا 1999 .



## الشجرة الشاملة للأئمة والأموراء

## وضع وتصميم: خرغل الماجدي







# هذا الكتاب

يجمع هذا الكتاب كسر وشظايا المعتقدات الأمورية من خلال الأساطير والآلهة والطقوس واللاهوت والشرائع ويرسم لنا لوحة نادرة وعريقة لواحدة من أقدم معتقدات العالم القديم

الأموريين هم أول وأقدم وأضخم مجموعة سامية - كما يقول المؤلف - ومنهم ظهرت المجاميع الكنعانية (الشامية) والآرامية وتعتبر عقائدهم والهتّهم الجذر الأكبر للعقائد والآلهة السامية . يحاول المؤلف الكشف عن ماضيهم الروحي وينحت لنا شجرة وارفة لآلهتهم ومعادناتهم القديمة

لا نعتقد بأن هذا الكتاب مهم للغاية فقط، بل هو نادر جدا في موضوعه، ولعله الأول من نوعه في المكتبة العربية والأجنبية أيضا.

## الناشر



دار الشروق للنشر والتوزيع

المركز الرئيسي - عمان/الأردن - تلفون ٩٦٦٨١٩٠ - فاكس: ٩٦٦٠٠٦٥

E-mail: shorokjo@nol.com.jo

website:www.shorok.com

وكالاتنا في فلسطين

دار الشروق للنشر والتوزيع - رام الله - المنارة - تلفاكس ٠٢/٢٩٦١٦١٤

دار الشروق للنشر والتوزيع - نابلس - جامعة النجاح - تلفون ٠٩/٢٣٩٨٨٦٢

دار الشروق للنشر والتوزيع - غزة - الرمال الجنوبي - تلفون ٠٦/٢٤٧٠٠٣

وكالاتنا في فلسطين

وكيلنا في - الإمارات العربية المتحدة - دبي

دار الشروق للنشر والتوزيع - دبي - هاتف: ٢٢٧٦٦١٤ - فاكس: ٢٢٧٣٦٦٩ - ٠٠٩٧١ - ٠٠٩٧١ - ٤٢٢٧٦٦١٤ - ص ٢٥

E-mail: shorok@emirates.net.ae

ردمك 9957-00-168-X

Bibliotheca Alexandrina



0261841